गोकुलवास संस्कृत ग्रन्थसाला

\*\*\*

# गायबारहस्यम्

लेखक

(स्व०) पं० वेणीराम शर्मा गौड वेदाचार्य





Ph. 2911617 Chakhambha Orientalia 9 U.B., Bungalow Road, Post Box No. 2206 Delhi-110007.



॥ श्रीः॥

### गोकुलदास संस्कृत ग्रन्थमाला

ADMELL EA

## गायत्रीरहस्यम्

भाग १-२ ( सम्पूर्ण )

लेखक

याज्ञिक सम्राट् (स्व॰) पं॰ बेंगीराम शर्मा गौड बेदाचार्य,

> सम्पादक तथा भूमिका-लेखक

### हाँ॰ उमेश मिश्र गौड

वेद, पुराणेतिहासाचार्य वेदाध्यापक-शास्त्रार्थमहाविद्यालय, वाराणसी



### चीरवाभा ओरियन्टालिया प्राच्यविद्या तथा दुर्चभ ग्रन्थों के प्रकाशक एवं वितरक वाराणसी

#### प्रकाशक

### चौखम्भा ओरियन्टालिया

पो० बाक्स नं० १०३२ वाराणसी-२२१००१ ( उ०. प्र० ) भारत

टेलीफोन : ६३३५४ टेलीग्राम : गोकुलोत्सव

शाखा - बंगलो रोड, ६ यू० बी० जवाहर नगर ( करोड़ीमल कालैज के पास ) दिल्ली-११०००७ फोन : २६११६१७

( PART ) F-3 TORY

अशिक सम्राट

(स्व०) पं० नेजीराय ग्रामी नीष वेप्राचार्य,

शानवानिका सुवा हर्ताम प्रस्तों के अन

TEN IFIF

#### © बौखम्मा ओरियन्टालिया

प्रथम संस्करण: १६=४

मूल्य : रु०

श्रीगोकुल मुद्रणालय गोपाल मन्दिर लेन वाराणसी-२२१००१

#### GOKULDAS SANSKRIT SERIES

No. 65

### GAYATRĪRAHASYAM

( Near Mireriant College )

Part I-II (Complete)

21/1/99

Printers:

Author Yājňika Samrāţ (Late) Paṇḍit VEŅĪRĀMA ŚARMĀ GAUŅA VEDACHĀRYA

Edited and Introducer

Dr. UMEŚA MIŚRA GAUDA

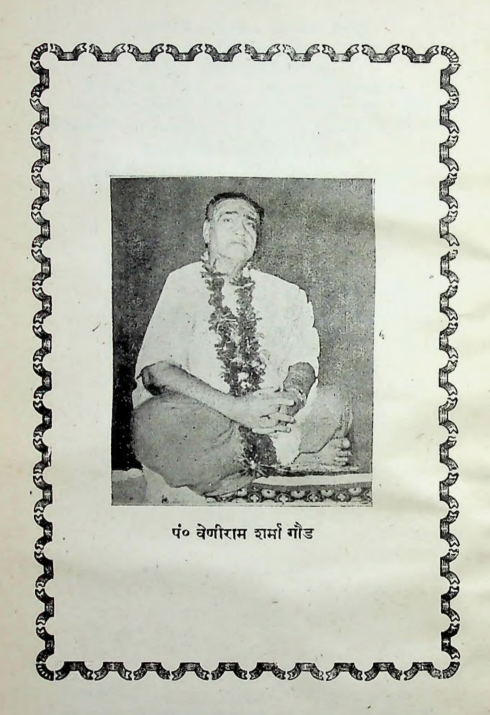
Veda, Purāņetihāsāchārya

Vedādhyāpaka-Śāstrārtha Mahāvidyālaya

Varanasi

### CHAUKHAMBHA ORIENTALIA

A House of Oriental and Antiquarian Books
VARANASI
DELHI



### समर्परा

जिनकी कृपा से यह देव-दुर्लभ मानव-शरीर मुझे प्राप्त हुआ और जिनके आशीर्वाद से वेद विद्या प्राप्त कर सांसारिक क्षेत्र में सफलता-पूर्वक जीवनयापन हो रहा है, उन देव तुल्य परम पूज्य प्रातः-स्मरणीय, श्रद्धेय स्वर्गीय पिता जी

याज्ञिक सम्राट् (पि॰डत श्री वेणीराम शर्मा गौड वेदाचार्य)

के

परम पवित्र चरणारविन्दों

में

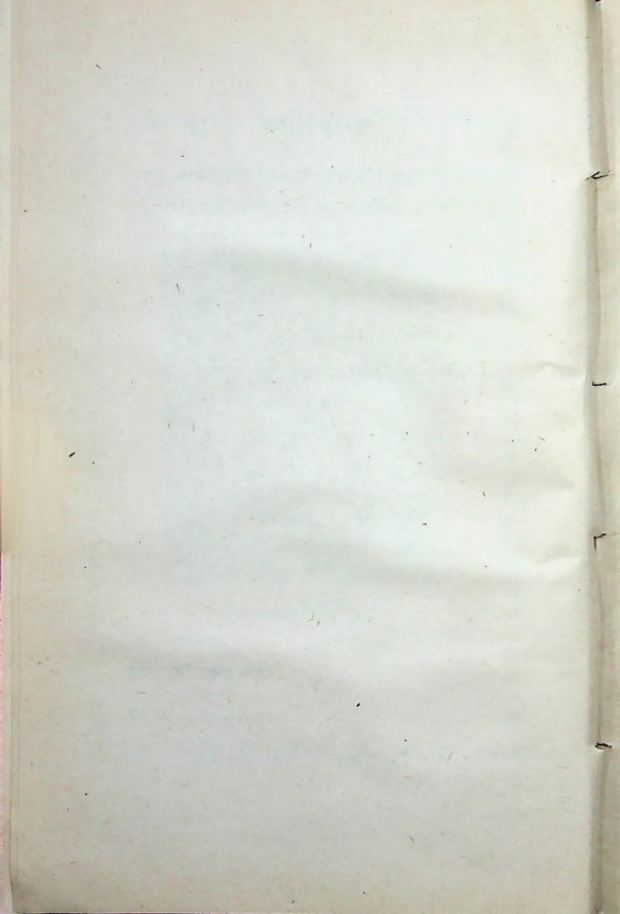
'गायत्री रहस्य'

सादर

समर्पित

समर्पक

डॉ० उमेश मिश्र गौड वेद, पुराणेतिहासाचार्य डी० ७/१४, सकरकन्दगली वाराणसी-१



### भूमिका

गायत्र्येव परो विष्णुर्गायत्र्येव परः शिवः।
गायत्र्येव परो ब्रह्मा गायत्र्येव त्रयी ततः।।
(स्कन्दपुराण का. खं. ६।५५)

'गायत्री ही परमात्मा विष्णु हैं, गायत्री ही परमात्मा शिव हैं और गायत्री ही परमात्मा ब्रह्मा हैं। अतः गायत्री से वेदों की उत्पत्ति हुयी है।'

भगवद्गीता में भी भगवान् कृष्ण ने स्पष्ट कहा ही है—'गायत्री छन्दसामहम्' अर्थात् वेदों में मैं गायत्री हूँ।

वेदों में तथा पुराणों में अनेक उपासनाओं का वर्णन मिलता है परन्तु उन सभी उपासनाओं में गायत्री की उपासना का विशेष महत्त्व कहा गया है। गायत्री की उपासना "वैदिक उपासना" कही जाती है यह गायत्री मन्त्र "वैदिक मन्त्र" है इसीलिये इसको 'ब्रह्म-गायत्री' भी कहा जाता है। ब्रह्मस्वरूप वेदों की माता होने के कारण भी इसको 'ब्रह्म गायत्री' कहते हैं। नित्य, नैमित्तिक और काम्य कर्म की सिद्धि के लिये गायत्री-मन्त्र से बढ़कर और कोई मन्त्र नहीं है। समस्त त्रैविणकों के लिये गायत्री ही परमगित है। त्रैविणकों के अन्य कर्मों के करने में असमर्थ होने पर भी वे गायत्री से ही परमगित को प्राप्त कर लेते हैं।

'गायत्री मन्त्र' महामन्त्र है यह सर्वसिद्धियों को देने वाला है। गायत्री की उपासना से मनुष्य में आत्मशक्ति की वृद्धि होती है।

गायत्री माता समस्त धर्मावलम्बी मानवों का कल्याण करने वाली, सर्वविध दुःखतरङ्गों को हरनेवाली, समस्त प्रकार के वरदानों को देने वाली, भक्तजनों की पीड़ा का विनाश करने वाली हैं, अतः गायत्री ब्रह्म का स्वरूप है। गायत्री माता से बढ़कर और कोई महत्त्पूर्ण चीज संसार में नहीं है।

'गायत्री तु परं तत्त्वं गायत्री परमागतिः।'

गायत्री ही परम तत्त्व है और गायत्री ही परमगित है। किलियुग में सरलता से सर्वसाधारणजन को फल को प्राप्ति शीझ हो
इस दृष्टिकोण को ध्यान में रखते हुये मेरे परमपूज्य पिता जी
याज्ञिक सम्राट्, स्वर्गीय पं० श्री वेणीराम गौड़ वेदाचार्य जी ने
"गायत्री रहस्य" नामक पुस्तक को लिखा। यह पुस्तक गायत्री
के उपासकों के लिये विशेष कल्याणकारी है। इस पुस्तक के तीन
भाग हैं—प्रथम भाग में गायत्री विषयक अनेक महत्त्वपूर्ण निवन्ध
और गायत्री-शब्दार्थ, गायत्री मन्त्र और उसका अर्थ, गायत्री-मन्त्र
का स्वरूप, गायत्री मन्त्र की उत्पत्ति, गायत्री के विभिन्न नाम,
गायत्री के ध्यान, गायत्री-मन्त्र से द्विजत्व की प्राप्ति, गायत्री के
अधिकारी आदि गायत्री विषयक अनेक ज्ञातव्य विषय है।

द्वितीय भाग में हिन्दी भाषा सहित 'गायत्री पश्चाङ्ग' और गायत्री-विषयक अनेक स्तोत्र तथा कवच हैं। तृतीय भाग में गायत्री-पूजन पद्धित और गायत्री पुरक्चरण पद्धित आदि अनेक महत्त्वपूर्ण विषय हैं। अतः सर्वप्रथम 'गायत्री-रहस्य' नामक पुस्तक का प्रथम भाग आपके सम्मुख प्रस्तुत है। आशा ही नहीं पूर्ण विश्वास है कि यह ''गायत्री-रहस्य'' गायत्री उपासकों के लिए विशेष लाभप्रद होगी। ''गायत्री रहस्य'' के प्रथम संस्करण के प्रथम भाग के प्रकाशन में तत्परता के लिए मैं चौखन्भा ओरियन्टालिया के सञ्चालक महोदय को धन्यवाद देता हूँ कि इन्होंने गायत्री-माता के उपासकों के कल्याणार्थ ''गायत्री-रहस्य'' का प्रकाशन किया है।

चैत्र नवरात्र संवत् २०४१ **डॉ० उमेश मिश्र गौड** वेद, पुराणेतिहासाचार्य डी० ७/१४ सकरकन्दगली, वाराणसी।



### अनुक्रमणिका

| गायत्री-शब्दार्थ                     | 3    | गायत्रीके विविध प्रयोग           | १०६         |
|--------------------------------------|------|----------------------------------|-------------|
| गायत्री-मन्त्र और उसका अर्थ          | પ્   | गायत्री-मन्त्र-जप-सिद्ध एक ऋषि-  |             |
| गायत्रीमन्त्रका स्वरूप               | _ 22 | कुमारकी कथा                      | 338         |
| गायत्री-मन्त्रकी उत्पत्ति            | 9    | ब्रह्माजीके यज्ञका वर्णन         | 994         |
| गायत्रीके विभिन्न नाम                | 33   | गायत्रीके उच्चारण और जपका        |             |
| गायत्रीके ध्यान                      | 15   | महत्त्व                          | 990         |
| दूसरे ध्यान                          | १३   | गायत्रीके स्वयं पाठ करनेका और    |             |
| त्रिकाल गायत्री-ध्यान                | 94   | दूसरोंसे श्रवण करनेका            |             |
| गायत्री-मन्त्रसे द्विजस्वको प्राप्ति | 38   | मह <b>रव</b>                     | 116         |
| गायत्रीके अधिकारी                    | 96   | 'गायत्री' शब्दकी बार-वार आवृत्ति | <b>त</b>    |
| गायत्रीके अनधिकारी                   | 38   | करनेका महस्व                     | 99          |
| गायत्रीसे रहित बाह्मण निन्दनीय है    | २२   | गायत्री-मन्त्रके गुणींके कीर्तन  |             |
| गायत्रीकी उपासना और उसका             |      | सुननेका फल                       | 93          |
| <b>महत्त्</b> व                      | २३   | गायत्री-मनत्रके श्रवणका महस्व    | 118         |
| गायत्री-उपासनाके अनेक भेद            | રૂહ  | गायत्रीके स्मरणका महत्त्व        | "           |
| वेदेंमिं गायत्रीका महत्त्व           | ३८   | गायत्रीके ध्यानका महत्त्व        | 37          |
| गायत्री वेदजननी                      | ४२   | चारों वेदोंमें गायत्री-मनत्र     | 53          |
| गायत्री और वेद्                      | 8ई   | वर्णत्रयकी भिन्न-भिन्न गायत्री   | 150         |
| गायत्री और सूर्य                     | 8ई   | वर्णत्रयकी गायत्रीके मन्त्र      | 151         |
| गायत्री और ब्राह्मण                  | 88   | वेदाधिकार-रहितोंका गायत्री-      |             |
| सन्ध्या और गायत्री                   | ५५   | मन्त्र                           | १२२         |
| गायत्रीविषयक विविध प्रश्नोंके        |      | ब्रह्म-गायत्री                   | 93          |
| ं उत्तर े                            | ६५   | शताचरा गायत्री                   | १२३         |
| गायत्री-जपका महत्त्व                 | ६५   | गायत्री-मन्त्रके उच्चारणकी विधि  | 93          |
| गायत्री-जपकी आवश्यकता                | 96   | गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवता       |             |
| सप्रणव और सन्याहति गायत्री-          |      | आदिका ज्ञान आवश्यक है            | 158         |
| ्रजपका महत्त्व                       | 63   | गायत्रीके ऋषि, छुन्द, देवता      |             |
| गायत्री-जपद्वारा विविध पापींका       |      | आदिके जाननेसे छाभ                | 324         |
| <u>प्रायश्चित्त</u>                  | ८३   | गायत्रीके ऋषि, छुन्द, देवता      |             |
| गायत्रीके कोटि, लच्च, सहस्र आदि      |      | आदिके न जाननेसे हानि             | 4,53        |
| जप करनेसे विविध पापेंसि              |      | गायत्रीके ऋषि, छन्द और           |             |
| मुक्ति :                             | 66   | देवताका विवरण                    | १२६         |
| गायत्री-मन्त्रद्वारा ह्वनका विविध    |      | गायत्रोके २४ वर्णीके २४ ऋषि      | १२७         |
| <b>फ</b> ल                           | ९५   | गायत्रीके २४ वर्णीके २४ छन्द     | <b>53</b> - |

| गायत्रीके २४ वर्णोंके २४ देवता     | 926        | जपमें त्रिपदा और गायत्री-           |       |
|------------------------------------|------------|-------------------------------------|-------|
| गायत्रीके २४ वर्णोंकी २४ शक्तियाँ  | १३१        | पूजनमें चतुष्पदा गायत्री            | 940   |
| गायत्रीके २४ वर्णों के २४ रूप      | "          | कामना-भेदसे गायत्री-जपके            |       |
| गायत्रीके २४ वर्णींके २४ तत्त्व    | १३२        | लिये दिशाएँ                         | 346   |
| जपके पूर्वकी गायत्रीको २४ मुद्राएँ | - १३३      | गायत्री-जप वस्त्रसे ढककर करना       |       |
| गायत्रीकी २४ मुद्राएँ करनेकी       |            | चाहिये                              | 23    |
| विधि                               | **         | गायत्री-जपके वाद शताचरा             |       |
| जपके बादकी गायत्रीकी ८ सुदाएँ      | १३६        | गायत्री और ब्रह्मगायत्रीका          |       |
| गायत्रीकी आठ सुद्राएँ करनेकी       |            | जप भी आवश्यक है                     | 980   |
| विधि                               | १३७        | जपके वाद आसनके नीचेकी               |       |
| गायत्रीके चतुर्थ चरणकी             |            | सृतिकाको मस्तक लगाना                |       |
| महासुद्राएँ                        | १३८        | चाहिये                              | 989   |
| मुदाओं के प्रदर्शनकी और इनके       |            | विधिहीन जप निष्फल होता है           | 22    |
| ज्ञानकी आवश्यकता                   | १३९        | जपके समय गायत्री-मन्त्रार्थके       |       |
| मुद्राओंको न जाननेसे हानि          | >>         | स्मरणसे पापींकी निवृत्ति            | १६२   |
| गायत्रीके २४ वर्णीका विवरण         | 180        | जपके समय गायत्रीके ऋषि, छन्द,       |       |
| गायत्रीके चौबीस वर्णोंके द्वारा    |            | देवताका ध्यान और ज्ञान              |       |
| शरीरका न्यास                       | ,,         | आवश्यक है                           | 33    |
| न्यासकी आवश्यकता                   | 385        | जपके अन्तमें प्रवह्मका स्मरण        |       |
| गायत्री-शापविमोचन का विधि          | >>         | करना आवश्यक है                      | १६३   |
| गायत्री-शापोद्धारकी आवश्यकता       | 188        | जपके समय मौन भंग होनेपर             |       |
| गायत्री और ओङ्कार                  | 23         | विशेष विधान                         | 2)    |
| गायत्री और ओङ्कारके जपका           |            | जपादि कर्ममें ब्रुटि होनेपर कर्तव्य | १६४   |
| महत्त्व                            | 984        | गायत्री-जपमें प्रणवका विचार         | 57    |
| गायत्री, सावित्री और सरस्वतीक      | ī          | जपके भेद और उनके उच्चारणकी          |       |
| निर्वचन                            | "          | विधि                                | १६५   |
| जप-शब्दार्थ                        | <b>१४६</b> | मानसिक जपमें कोई नियम               |       |
| जपके लच्चण                         | 180        | नहीं है                             | १६८   |
| जपयज्ञका महत्त्व                   | 22         | सप्तन्याहतिसे सम्पुटित लन्न         |       |
| मन्त्र-जपका महस्व                  | 188        | गायत्री-मन्त्रके जपसे सर्वविध       |       |
| जप भी स्वाध्याय है                 | 3,40       | फलोंकी प्राप्ति                     | 989   |
| जप-सम्पत्तिके प्रधान कारण          | 33         | मन्त्रसिद्धिके विना जप, होम         | • ` . |
| जपके शत्रु                         | 943        | आदि निष्फल हैं                      | 23    |
| भगवन्नाम जपकी विधि                 | >>         | गायत्री-मन्त्र को सिद्ध करना        |       |
| गायत्री-जपकी विधि                  | १५२        | आवश्यक है                           |       |
| गायत्री-मन्त्रके त्रैकालिक जपका    |            | चारों आश्रमोंके लिये गायत्री-       | 22    |
| विधान                              | १५६        | जपका विधान                          | 27    |
| त्रिकाल सम्ध्यामें गायत्री-जव      |            | प्रतिदिन गायत्री-जवकी संख्याका      |       |
| करनेकी विधि                        | 22         | विधान                               | 9100  |

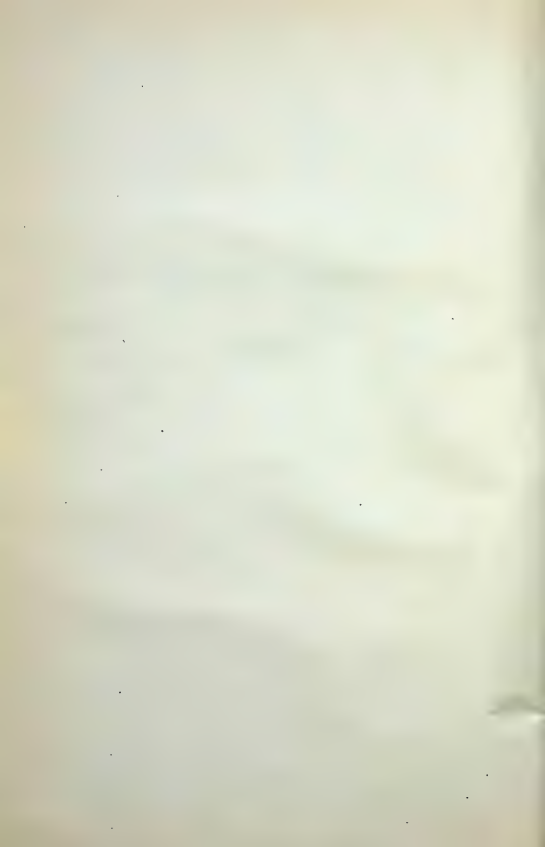
| काम्यकर्ममं जपसंख्याका विधान      | १७३ | विष्णु आदि देवताओंकी विभिन्न        |      |
|-----------------------------------|-----|-------------------------------------|------|
| युगके अनुसार जपसंख्या             | 33  | मालाएँ                              | >>   |
| आपत्तिकालमें गायत्री-जपका         |     | पुरश्वरणमें जपमालाका विधान          | १९३  |
| विधान                             | 308 | रुद्राचकी मालामें सभी प्रकारके      |      |
| कुछ तिथिओंमें तथा श्राद्ध, प्रदोष |     | मन्त्रींका जप हो सकता है            | 33   |
| आदिमें गायत्री-जपका विशेष         |     | जपमें अँगुलिका नियम                 | 52   |
| विधान                             | ,,  | कामनाभेदसे जपमें अँगुलिका           |      |
| सन्ध्योपासनमें गायत्री-जपकी       |     | नियम                                | 368  |
| संख्याका विधान                    | 904 | मालामें सूत्रका विधान               | . 55 |
| सन्ध्योपासनमें गायत्री-जपका       |     | देवताभेदसे मालामें सूत्रका निर्णय   | १९५  |
| समय                               | 22  | जपमें प्रतिष्ठित माला ग्राह्य है    | १९६  |
| सम्ध्योपासनमें गायत्री-जपसे       |     | मालाके संस्कारकी आवश्यकता           | "    |
| पापोंकी निवृत्ति                  | 300 | मालाके संस्कारकी विधि               | 22   |
| जपकी संख्याका परिज्ञान            |     | मालाकी प्रार्थना                    | 990  |
| आवश्यक है                         | ,,  | जपादिके लिये श्रेष्ठ आसन            | 196  |
| गणनारहित जप निष्फल है             | 308 | जपादिके लिये त्याज्य आसन            | "    |
| जप-गणनार्थ विहित वस्तु            | "   | विभिन्न आसनोंके विभिन्न फल          | 999  |
| जप-गणनार्थ निपिद्ध वस्तु          | 22  | कामनाभेदसे आसनका विधान              | 200  |
| जपादिमें माला जपनेकी विधि         | १७३ | आसनका परिमाण                        | 209  |
| करमाला                            | 350 | पुरश्चरणका लच्चण                    | 22   |
| जपके समय हाथसे माला गिर           |     | पुरश्चरणके दस प्रकार                | २०२  |
| जानेपर कर्तव्य                    | 365 | पुरश्चरणकी आवश्यकता                 | 22   |
| जपादिमें प्रशस्त माला             | >>  | गायत्री पुरश्चरणका महस्व            | 308  |
| जापादिमें निष्फल माला             | 388 | सभी प्रकारके मन्त्रोंके पुरश्चरणमें | -1-4 |
| कामना-भेदसे मालाका विचार          | 984 | सर्वप्रथम गायत्री-जप                |      |
| करमाला आदिसे जप करनेका            |     | आयश्यक है                           | 22   |
| विविध फल                          | "   | चाताज्ञात पापके चयके लिये           |      |
| विविध प्रकारकी मालाओंका           |     | सर्वप्रथम गायत्रीका जप              |      |
| विविध फल                          | १८६ | आवश्यक है                           | 73   |
| अन्तमालाके अभावमें करमाला         | 368 | गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये         | **   |
| अन्नमाला                          | "   | देहशुद्धिके प्रकार                  | २०५  |
| करमाला                            | 390 |                                     |      |
| गोमुखी (गोमुखम्)                  | 22  | गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये आत्म    | •    |
| जपमालाकी मणियोंकी संख्याका        |     | शुद्धिकी आवश्यकता                   | "    |
| विधान                             | 383 | पुरश्ररणकर्ताके लिये अन्नका         |      |
| कामनाभेदसे जपमालाकी मणि-          |     | शुद्धिप्रकार                        | २०६  |
| संख्याका विधान                    | "   | गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये         |      |
| विविध प्रकारकी मालाके             |     | भोजनार्थ आसका प्रमाण                |      |
| धारणका विविध फल                   | १९२ | और उसकी संख्या                      | २०७  |

| गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये          |     |
|--------------------------------------|-----|
| आहारका नियम                          | 305 |
| गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये          | •   |
| वर्ज्य आहार                          | २०९ |
| पुरश्चरणकर्ताके लिये निकृष्ट अन      | ,,  |
| गायत्रीपुरश्वरणकर्ताको शूद्रके       |     |
| अन्नभन्नण आदिसे नरककी                |     |
| प्राप्ति                             | **  |
| गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये नित्य    |     |
| अनुष्ठेय धर्म                        | २१० |
| गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके नियम          | २१२ |
| पुरश्चरणकर्ताके भचयाभच्यका           |     |
| विचार                                | २२० |
| पुरश्चरण प्रारम्भके लिये शुभ         |     |
| मुहूर्त                              | २२१ |
| गायत्रीपुरश्चरणके लिये शुभ           | 2   |
| मास ,                                | २२२ |
| गायत्रीपुरश्चरणादिके लिये प्रशस्त    |     |
| तिथि                                 | "   |
| गायत्रीपुरश्चरणके लिये श्याज्य       |     |
| मास, तिथि, वार आदि                   | "   |
| गायत्रीपुरश्चरणके प्रारम्भमें        |     |
| त्याज्य तिथि, वार, मास               |     |
| <b>आ</b> दि                          | २२३ |
| गायत्रीपुरश्चरणके लिये श्रेष्ठ स्थान | २२४ |
|                                      |     |

| स्थान-विशेषमें गायत्री-जपका       |      |
|-----------------------------------|------|
| महत्त्व                           | २२५  |
| पुरश्चरणके लिये गायत्री-मन्त्र-   |      |
| जप संख्या                         | २२९  |
| पर्वत आदिमें पुरश्वरणार्थ कूर्मका |      |
| विचार अनावश्यक है                 | २३०  |
| ग्राम एवं गृह आदिमें पुरश्वरणार्थ |      |
| कूर्मका विचार आवश्यक है           | 22   |
| कलियुग आदि युगोंमें पुरश्वरणके    |      |
| लिये गायत्री-मनत्रकी जप-          |      |
| संख्या                            | २३ १ |
| जापकके लिये हवन, तर्पण            |      |
| आदिका विशेष विधान                 | २३२  |
| जापकके लिये दशांश हवनकी           |      |
| आवश्यकता                          | "    |
| दशांश हवन न करने पर विधान         |      |
| दशांश हवनकी अशक्तिमें त्रैवर्णिव  | วิ   |
| तथा स्त्रीका कर्तव्य              | "    |
| गायत्रीपुरश्चरणार्थं हवनीय द्रव्य | २३४  |
| गायत्री-यज्ञमें हवनार्थ गायत्री-  |      |
| मन्त्रका निर्णय                   | 22   |
| पुरश्चरणके मध्यमें सूतक होनेपर    |      |
| विचार                             | 33   |
| गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवता        |      |
| आदिको जानने और न जानने            | से   |
| हानि-लाभ                          | २३५  |

## गायत्री-रहस्य

प्रथम भाग



## गायत्री-रहस्य

गायत्रीं वेदजननीं सर्वपापप्रणाशिनीम्।
द्विजत्वदायिनीं देवीं प्रणिपत्य मुहुर्मुहुः॥१॥
वेणीरामेण गौडेन श्रीविद्याधरस्तुनुना।
सर्वलाभाय गायत्री रहस्यं लिख्यते मया॥२॥

### गायत्री-शब्दार्थ

'गै शब्दे' इस घातुसे 'शतृ' प्रत्यय करने पर 'गायत्' शब्द बनता हैं। पश्चात् 'त्रैं ङ् पालने' घातुसे सम्बद्ध होने पर स्त्री-प्रत्ययान्त 'गायत्री' शब्द निष्पन्न होता है।

वेदोंमें गायत्री णब्दका अर्थ इस प्रकार किया गया है-

'सा हैषा गयाँस्तत्रे । प्राणा वै गयास्तत्प्राणाँस्तत्रे तद् गयाँस्तत्रे तस्माद् गायत्री नाम ।' ( शतपथत्राह्मण १४।८।१५।७ )

'गायत्रीने गयों (प्राणों) की रक्षा की थी। प्राण 'गय' कहे जाते हैं। गायत्रीने उन प्राणों (गयों) की रक्षा की थी, इसलिये इसका नाम गायत्री पड़ा।'

वृहदारण्यकोपनिषद् (५।१४।४) में भी ठीक इसी प्रकार गायत्री शब्द का निर्वचन किया गया है।

'गायत्री गायतेः स्तुतिकर्मणः।' ( निरुक्त ७।१२।५ )

'द्विज जिससे परब्रह्म परमात्माकी स्तुति करता है, वह गायत्री कहलाती है।'

१. गायत्री प्राण है। अतः गायत्रीमें सारा संसार प्रतिष्ठित है। जिस गायत्रीमें समस्त देवता, समस्त वेद, समस्त कर्म और समस्त कर्म-फल एकत्र होते हैं वह गायत्री प्राणरूपा होकर जगत्की आत्मा है। उस गायत्रीने गयोंकी रक्षा की थी। प्राण गय कहे जाते हैं। 'गायत्री गायतेः स्तुतिकर्मणः।' (दैवतब्राह्मण ५।३)

स्ववन-क्रियारूप कर्मवाले 'गै' घातुसे 'गायत्री' शब्द निष्पन्न हुआ है।

पुराणादि स्मृतिशास्त्रोंमें 'गायत्री' शब्दकी एक अन्य निरुक्ति मिलती है। इसके अनुसार गायत्रीको 'गायत्री' इसलिये कहा जाता है कि यह अपने गान करनेवालेका त्राण (रक्षण) करती है।

> प्रतिग्रहान्नदोषाच पातकादुपपातकात्। गायत्री प्रोच्यते तस्माद् गायन्तं त्रायते यतः॥

( वृहद् याज्ञवल्बयसमृति ५।४२ )

'यतः यह गान करनेवाले द्विजका प्रतिग्रह-दोष तथा अन्नदोषसे एवं पातक तथा उपपातकसे त्राण करती है (बचाती है), इसलिये 'गायत्री' कही जाती है।

'गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्रीति स्मृता बुधैः।'
( भारद्वाजस्मृति ६।१४६ )

'यह गायन (जप) करनेवालेका त्राण (रक्षण) करती है, अतः विद्वानोंने इसे गायत्री कहा है।'

निम्नाङ्कित वचनोंद्वारा भी इसी अभिप्राय की पुष्टि होती है।

'गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्रीति ततः स्मृता।'

( बृहद् यौगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।३५ )

'गातारं त्रायते यस्माद् गायत्री तेन गीयते।'

( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड ६।३ )

'गायन्तं त्रायते पापाद् गायत्रीत्युच्यते हि सा।'

( शिवपुराण, विद्येश्वरसंहिता १५।१६ )

'अपने गायन करनेवालेकी पापसे रक्षा करनेके कारण ही गायत्री कहलाती है।'

'गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्रीत्यभिधीयते।'

(देवीभागवत ११।३।११)

'गायन (जप) करनेवालेका रक्षण करनेके कारण गायत्री कही। जाती है।'

### गायत्री-मन्त्र और उसका अर्थ

ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ( शुक्लयजुर्वेद ३६।३ )

मन्त्रार्थ — ॐ भूः — भूलोक, भुवः — अन्तरिक्ष लोक, स्वः — स्वर्गलोक अर्थात् समस्त लोकों में व्याप्त, तत् — वेदादि समस्त शास्त्रप्रसिद्ध, देवस्य — दिव्य प्रकाशस्वरूप, सिवतुः — समस्त ब्रह्माण्डके
उत्पादक सूर्यको, वरेण्यम् — वरणीय सर्वश्रेष्ठ, भर्गः — समस्त दुःखों
और पापोंके निवारणमें समर्थ ते जके स्वरूपका, धीमिट्ट — हम ध्यान
करते हैं, यः — जो दिव्य तेज, नः — हम सांसारिक मनुष्यों की,
धियः — बुद्धि - वृत्तियों को, प्रचोद्यात् — शुभ कर्ममें अर्थात् धर्म, अर्थ,
काम और मोक्षमें प्रवृत्त करें।

स्पष्टार्थ — 'भूलोक, अन्तरिक्षलोक, स्वर्गलोक अर्थात् समस्त लोकों में व्याप्त वेदादि समस्त शास्त्रप्रसिद्ध दिव्य प्रकाशस्वरूप समस्त ब्रह्माण्डके उत्पादक सूर्यको वरणीय सर्वश्रेष्ठ समस्त दुःखों और पापोंके निवारणमें समर्थ तेजके स्वरूपका हम व्यान करते हैं, जो वह दिव्य तेज हम सांसारिक मनुष्योंकी बुद्धि-वृत्तियोंको शुभ कर्ममें अर्थात् धर्म, अर्थ, काम और मोक्षमें प्रवृत्त करें।'

#### गायत्रीमन्त्रका स्वरूप

🕉 भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमित । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ( शुक्लयजुर्वेद ३६।३ )

'भूलोक, अन्तरिक्षलोक, स्वर्गलोक अर्थात् समस्त लोकोंमें व्याप्त वेदादि समस्त शास्त्रप्रसिद्ध दिव्य प्रकाशस्वरूप समस्त ब्रह्माण्डके उत्पादक सूर्यको वरणीय सर्वश्रेष्ठ समस्त दुःखों और पापोंके निवारण-में समर्थ तेजके स्वरूपका हम ध्यान करते हैं, जो दिव्य तेज हम सांसारिक मनुष्योंकी बुद्धि-वृत्तियोंको शुभ कर्ममें अर्थात् धर्म, अर्थ, काम और मोक्षमें प्रवृत्त करें।'

शास्त्रोंमें द्विजातिमात्रको विशेषतः ब्राह्मणोंको प्रतिदिन त्रिकाल-सन्ध्या करनेके लिये कहा गया है। सन्ध्यामें सूर्योपस्थान, प्राणायाम और गायत्रीमन्त्रका जप प्रधान है। सूर्योपस्थानसे अज्ञानकी निवृत्ति होती है, प्राणायामसे आयुकी वृद्धि होती है और गायत्रीमन्त्रकेजपसे काम-कोघादिजनित पापोंका क्षय होता है और मन निर्मल हो जाता है। गायत्री परब्रह्मकी सात्त्विक शक्ति है, जिस शक्तिको ब्रह्माने तपस्याके द्वारा प्राप्त किया था और इसके पूर्वकी सृष्टिके अनुसार सृष्टि करनेमें वे समर्थ हुए थे। इसी बातको निम्नलिखित मन्त्र प्रकट करता है—

ॐ ऋतञ्च सत्यञ्चाभीद्धात्तपसोऽध्यजायत । ततो राज्यजायत ततः समुद्रो अर्णवः । समुद्रादर्णवाद्धिसंवत्सरो अजायत । अद्दो-रात्राणि विद्धिष्टिश्वस्य मिषतो वज्ञी । सूर्योचन्द्रमसौ धाता यथा पूर्वमकरूपयत् । दिवञ्च पृथिवीञ्चान्तरिक्षमधो स्वः ॥

(ऋग्वेद मामा४म)

'[ महाप्रस्थिक बाद इस महाकल्पके प्रारम्भमें ] सब ओरसे प्रकाशमान तपरूप परमात्मासे ऋत (सत्सङ्कल्प) और सत्यकी उत्पत्ति हुई। उसी परमात्मामे रात्रि और दिन (ब्रह्माकी रात्रि और दिन) प्रकट हुए और उसीसे जलमय समुद्रका आविर्भाव हुआ। जलमय समुद्रकी उत्पत्तिके पश्चात् दिनों और रात्रियोंको घारण करनेवाला कालस्वरूप संवत्सर प्रकट हुआ जो कि पलक मारनेवाले जङ्गम प्राणियों और स्थावरोंसे युक्त समस्त संसारको अपने अधीन रखनेवाला है। इसके बाद सबको घारण करनेवाले परमेश्वरने सूर्य, चन्द्रमा, दिव् (स्वगंलोक), पृथिवी, अन्तरिक्ष तथा महर्लोक आदि लोकोंकी भी पूर्व कल्पके अनुसार सृष्टि की।

गायत्री-मन्त्रमें तीन विभाग किये गये हैं, जैसा कि इसके विनि-योग में लिखा हुआ है। पहला ओङ्कार (प्रणव), दूसरा 'भूर्भुवः स्वः' ये तीन व्याहृतियां और तीसरा गायत्री-मन्त्र। यथा—

ेॐकोरस्य ब्रह्म ऋषिगीयत्रीछन्दोऽग्निवे वता शुक्को धर्णः जपे विनियोगः । त्रिब्याहृतीनां प्रजापतिर्ऋषिगीयव्युष्णिगनुष्टुभद्दछन्दां-स्यग्निवायुस्यो देवता जपे विनियोगः। तत्सवितुरिति विश्वामित्र ऋषिगीयत्रीछन्दः सविता देवता जपे विनियोगः।

ॐकारस्य ब्रह्म ऋषिर्देवी गायत्रीछन्दः परमात्मा देवता, तिसृणां महान्याह्तीनां प्रजापितऋषिगोयत्रयुष्णिगनुष्टुभक्छन्दांस्यग्निवायुसूयि देवताः, तत्सवितुरिति विश्वामित्र ऋपिगीयत्रीछन्दः सविता देवताः जपे विनियोगः।

गायत्री जपका विनियोग एक ही वार एक साथ किया जा सकता
 है। यथा —

श्वेतवर्णा समुद्दिष्टा कौरोयषसना तथा श्वेतैविंलेपनैः पुष्पैरलङ्कारैश्च भूषिता। आदित्यमण्डलस्था च ब्रह्मलोकगताऽथवा अक्षसूत्रधरा देवी पद्मासनगता शुभा॥

'गायत्री देवी श्वेत रेशमी वस्त्रोंसे विभूषित, सफेद चन्दन, पुष्प और आभूषणोंसे शोभित, सूर्यमण्डलमें स्थित अथवा ब्रह्मलोकमें विराजमान, अपने हाथमें जपमालाको धारण किये हुए पद्मासनमें स्थित हैं। इस प्रकारकी देवीका मैं ध्यान करता हूँ।'

उपर्युक्त गायत्रीके घ्यानसे स्पष्ट है कि गायत्री सत्त्वगुणमयी है। सत्त्वगुण निर्मल और प्रकाशक होता है। इस विषयकी पुष्टि भगवद्गीता (१४।६) में भी की गयी है।

गायत्री दो प्रकारकी होती है—लोकिक और वैदिक। लौकिक गायत्रीमें चार चरण होते हैं और वैदिक गायत्री में तीन चरण होते. हैं। जिस प्रकार लौकिक गायत्री-छन्दके छः अक्षरवाले चार चरणों में २४ अक्षर होते हैं, उसी प्रकार वैदिक गायत्री-छन्दके आठ अक्षरवाले तीन चरणों में २४ अक्षर होते हैं। लौकिक और वैदिक गायत्रीमें इतना ही भेद है।

वैदिक गायत्रीमें तीन चरण होते हैं, अतएव गायत्रीका नाम 'त्रिपदा' है।

बृहदारण्यकोपनिषद् (५।१४।७) के अनुसार गायत्री 'त्रिपाद्' है। गायत्री-मन्त्रमें लौकिक छन्दकी तरह चार चरण न होते हुए भीः वह 'त्रिपाद्' कहलाती है। अतएव गायत्रीका नाम 'त्रिपदा' है।

गायत्री-मन्त्र चतुर्विशत्यक्षरात्मक और पादत्रयसे विभूषित है। इसके प्रत्येक पादमें आठ-आठ अक्षर होते हैं।

महर्षि कात्यायनकृत अनुक्रमणिका और ताण्डचमहाब्राह्मणके अनुसार वैदिक गायत्री-छन्दमें आठ-आठ अक्षरके तीन चरण होते हैं। इस नियमसे अनेक वैदिक-मन्त्र 'गायत्री' कहला सकते हैं, किन्तु यहाँ 'गायत्री' शब्द योगरूढ़ है, अतः 'तत्सिवितुर्वरेण्यम्' (शु० य० ३।३५) इत्यादि मन्त्र ही ग्राह्म होता है।

१. 'अग्निमीडे पुरोहितम्०' (ऋग्वेद १।१।१) यह मन्त्र वैदिक गायत्री छन्दका उदाहरण है।

गायत्री छन्दके लक्षणाकान्त होनेसे ही 'गायत्री-मन्त्र' कहलाता है, ऐसी बात नहीं है। किन्तु जो मन्त्र अपने गायकों और पाठकोंकी रक्षा करता है वह 'गायत्री-मन्त्र' कहलाता है—

'गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्रीयं ततः स्मृता।' (व्यासः)

'जो गायन अथवा जप करनेवालेकी रक्षा करे, उसे गायत्री कहते हैं।'

'गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्रीत्युच्यते बुधैः।'

( मार्कण्डेयस्मृति )

'यह गायन अर्थात् गायत्री-जप करनेवालेका रक्षण करती है, अत: विद्वानोंने इसे गायत्री कहा है।'

'गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्री तेन सोच्यते।' ( नागदेवः )

'अपने गायककी पापसे रक्षा करती है, अतः गायत्री कही जाती है।'

'गायन्तं त्रायते पापाद् गायत्रीत्युच्यते हि सा।

( शिवपुराण, विद्येश्वरसंहिता १५।१६ )

'अपने गायककी (गान करनेवालेकी) पापसे रक्षा करती है, अतः गायत्री कहलाती है।'

> गायन्तं त्रायते यस्माद् गायत्रीत्यभिधीयते । प्रणवेन च संयुक्तां व्याहृतित्रयसंयुताम् ॥

(देवीभागवत ११।३।११)

'प्रणव (ओङ्कार) और तीनों व्याहृतियों (भूः, भुवः, स्वः) से संयुक्त गायत्री अपने गायन (जप) करनेवालेकी रक्षा करती है, इसीसे गायत्री कही जाती है।'

गायत्री-छत्दमें २४ अक्षर हैं, किन्तु 'तत्सिवतुर्वरेण्यम्' ( शु० य० ३६।३ ) इत्यादि गायत्री-मन्त्रमें २३ ही अक्षर हैं। गायत्री-छन्दके नियमानुसार गायत्री-मन्त्रमें एक अक्षर कम है। अतः यह गायत्री-छन्दसे लक्षणाकान्त नहीं है। उपनिषद्में 'वरेण्यम्' के स्थानमें 'वरेणियम्' शब्द आता है। अतः गायत्री-मन्त्रके प्रारम्भमें 'ॐ' शब्द लगा देनेसे फिर छन्दमें कोई दोष नहीं रहता है। छन्दका हिसाब न होने पर भी छान्दोग्योपनिषद्की व्याख्यानुसार यह मन्त्र गायत्री-पद-बाच्य हो है।

चौबीस अक्षरोवाला गायत्री-मन्त्र ब्रह्मपरक है। ब्रह्मपरक होनेसे इसको 'ब्रह्म-गायत्री' कहते हैं। यह गायत्री-छन्दमें होनेके कारण गायत्री और सविता (सूय) से सम्बन्धित होनेके कारण 'सावित्री' भी कही जाती है।

गायत्री-मन्त्र वैदिक मन्त्र है। वैदिक मन्त्रोंमें यह अत्यन्त श्रेष्ठ और शक्तिसम्पन्न है। गायत्री-मन्त्रका प्रत्येक पद और प्रत्येक वर्ण महत्त्वपूर्ण है। गायत्री-मन्त्रके प्रारम्भमें 'भूर्भुवः स्वः' ये जो तीन

व्याहृतियाँ हैं, इनका महत्त्व वेदोंमें वर्णित है।

गायत्री-मन्त्रमें 'भूर्भुवः स्वः' ये जो व्याहृतियाँ हैं, इनमें तीन देवता (ब्रह्मा, विष्णु और महेश), तीन अग्नि (दक्षिणाग्नि, गार्हपत्याग्नि और आहवनीयाग्नि), तीन लोक (स्वर्ग, मत्यं और पाताल) अथवा—पृथिवी, अन्तरिक्ष और द्यौ—'पृथिव्यन्तरिक्षं द्यौः' (शतपथवाह्मण ११।५।६।१), तीन प्रकृति (सात्त्विकी, राजसी और तामसी) और तीन काल (भूत, भविष्य और वर्त्तमान) की विशेष भावना विद्यमान है, जो कि गायत्री-मन्त्रके उपासककी सर्वदा सर्व प्रकारसे रक्षा करती है।

### गायत्री-मन्त्रकी उत्पक्ति

गायत्री वेदोंकी माता है। गायत्रीसे ही चारों वेद प्रकट हुए हैं। वेदोंमें जो कुछ है उसका सार गायत्रीमें है। अतः गायत्रीको वेदोंका सार कहा जाता है।

यथा च मधुपुष्पेभ्यो घृतं दुग्धाद्रसात्पयः। एवं हि सर्ववेदानां गायत्रीसार उच्यते॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।१६)

'जिस प्रकार पुष्पोंका सार मधु, दुग्धका सार घृत और रसका सार दुग्ध है, उसी प्रकार वेदोंका सार गायत्री कहा जाता है।'

भगवान् आद्य शङ्कराचार्यने भी गायत्रीको वेदोंका सार कहा है—
'गायत्री' प्रणवादिसप्तब्याहृत्युपेतां शिरःसमेतां सर्ववेदसारम्।'

'प्रणवादि (ॐ भूर्भुवः स्वः स्वरोम् ) सात व्याहृतियोंसे युक्त 'सिरसे सहित गायत्रीको समस्त वेदोंका सार कहा है।'

समस्त वेदोंकी सारभूत गायत्रीकी उत्पत्ति प्रजापित (ब्रह्मा) के मुखसे हुई है—

'गायतो मुक्कादुद्यतिदिति ह ब्राह्मणम् ।' (दैवतब्राह्मण ५।३) 'ब्रह्माजी जब गान कर रहे थे, तब उनके मुखसे गायत्री-मन्त्रकी उत्पत्ति हुई।'

'गायतो मुखादुदपतिदति गायत्री।' ( निरुक्त ७।१२।५ )

'गान करते हुए ब्रह्माके मुखसे सर्वप्रथम गायत्री-मन्त्रका प्राकट्य हुआ।'

सर्वेषामेव वेदानां गुद्योपनिषदां तथा। सारभूता तु गायत्री निर्गता ब्रह्मणो मुखात्॥

( छान्दोग्यपरिशिष्ट )

'समस्त वेदों एवं समस्त गृढ़ उपनिषदोंका सारभूत गायत्री हैं, जो कि ब्रह्माके मुखसे उत्पन्न हुई है।'

गायत्री-मन्त्रकी उत्पत्ति इस प्रकार कही गयी है-

सर्वप्रथम ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद—इन तोनों वेदोंसे एक-एक अक्षर लिये गये हैं—अ, उ, म्—ॐ। इसको 'प्रणव' कहते हैं। इसके वाद एक-एक शब्द लिये गये है—भूः, भुवः, स्वः (भूभुंवः स्वः)। इसको 'महाव्याहृति' कहते हैं। पश्चात् एक-एक पाद इस प्रकार चुने गये हैं—तत्सवितुर्वरेण्यम्, भर्गो देवस्य घीमहि, घियो यो नः प्रचोदयात्। उक्त तीनों पादोंको क्रमशः मिलाने पर गायत्री-मन्त्र परिपूर्ण हो जाता है।

भगवान् मनुने भी यही कहा है— अकारं चाप्युकारं च मकारं च प्रजापितः। वेदत्रयान्निरदुद्दद् भूर्भुवः स्वरितीति च॥

( मनुस्मृति २।७६ )

'ब्रह्माने ऋक्, यजुः और साम—इन तीनों वेदोंसे अकार, उकार और मकार इन तीन अक्षररूप ॐकारको तथा 'मूर्भुवः स्वः' इन तीन व्याहृतियोंको क्रमसे दुहा है, निकाला है।

> त्रिभ्य एव तु वेदेभ्यः पादं पादमदूदुहत्। तदित्यृचोऽस्याः साविज्याः परमेष्ठी प्रजापतिः॥

(मनुस्मृति २।७७)

'परमेष्ठी ब्रह्माने ऋक्, यजुः और साम—इन तीन वेदोंसे ही 'तत्' इस सावित्री (गायत्री) ऋचाका एक-एक पाद निकाला।' मनुसंहिता (२।७६,७७) में भी यही लिखा है— अकारश्चाष्युकारश्च मकारश्च प्रजापितः। वेदत्रयान्निरदुहद् भूर्भुवः स्वरितीति च॥ त्रिभ्य एव तु वेदेभ्यः पादं पादमदूदुइत्। तदित्यृचोऽस्याः साविज्याः परमेष्ठी प्रजापितः॥

'अकार 'विष्णु', उकार 'ब्रह्मा' और मकार 'महेश्वर' हैं, जो वर्ण-त्रय कहे गये हैं। भूः (भूलोंक-पृथ्वी), भुवः (पितृलोक) और स्वः (स्वर्गलोक), ये तीन व्याहृतियाँ हैं एवं गायत्रीमें एक-एक पाद ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेद हैं। ब्रह्माने इन तीनों वेदोंसे सार ग्रहण कर महत्त्वपूर्ण गायत्री-मन्त्रको प्रकट किया।'

ओङ्कारपूर्विकातिस्रो महाव्याहृतयोऽव्ययाः।

त्रिपदा चैव सावित्री विश्वेयं ब्रह्मणो मुखम् ॥ (मनुस्मृति २।५१)

'जिनके पहले ओङ्कार है, ऐसी अविनाशिनी 'भूः, भुवः, स्वः' इन तीन महाव्याहृति और तीन पदवाली सावित्रीको ब्रह्माका मुख जानना चाहिये।'

'ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म' (भगवद्गीता = 1१३) के अनुसार 'ॐ' एकाक्षरब्रह्म है। एकाक्षरब्रह्मस्वरूप 'ॐ' में अ, उ और म्—ये तीन वर्ण हैं। ॐ के प्रत्येक वर्णकी व्याख्या गायत्रीका एक-एक पाद है, जो कि ''त्रिपदागायत्री' कही जाती है। त्रिपदागायत्रीके एक-एक पादसे ही एक-एक वेदका प्रादुर्भाव हुआ, जो कि वेदत्रयी-रूपसे परिणत हुए। अतएव 'ॐ'को वेदोंका बीज और गायत्रीको वेदोंकी माता कहा गया है।

### गायत्रीके विभिन्न नाम

गायत्री, सावित्री, ब्रह्मगायत्री, गुरुमन्त्र, वेदमाता, देवमाता आदि गायत्रीके नाम हैं।

गायत्री-मन्त्रका 'गायत्री-छन्द' है, इसलिये इसको 'गायत्री-मन्त्र' कहते हैं। सिवता (सूर्य) से सम्बन्ध होनेके कारण इसको 'सावित्री' कहते हैं। वेद (ब्रह्म) से सम्बन्ध रखने तथा ब्राह्मणोंकी उपास्या होनेके कारण इसको 'ब्रह्मगायत्री' कहते हैं। उपनयनके समय दिज

१. परमेष्ठी प्रजापितने ऋक्, यजुः और साम—इन तीन वेदोंसे गायत्रीका एक-एक पाद निकाला। इसलिये वह 'त्रिपदागायत्री' कही जाती है।

जालकको गुरुके द्वारा गायत्री-मन्त्रका उपदेश होनेके कारण इसको 'गुरुमन्त्र' कहते हैं। वेदोंकी जननी होनेके कारण इसको 'वेदमाता' और देवोंकी जननी होनेके कारण 'देवमाता' कहते हैं।

#### गायत्रीके ध्यान

गायत्री 'तिशक्तिस्वरूपिणी है। अतएव तीन कालकी सन्व्यो-पासनामें गायत्रीका तीन रूपोंमें व्यान किया जाता है। अर्थात् ब्रह्म-रूपमें गायत्रीका, विष्णुरूपमें सावित्रीका और रुद्ररूपमें सरस्वतीका व्यान किया जाता है।

भगवान् वेदव्यासजीने कहा है-एक ही गायत्री कालभेदसे तीन क्लोंमें व्यवहृत होती है-

<sup>3</sup>गायत्री नाम पूर्वाहे सावित्री मध्यमे दिनै। सरस्वती च सायाहे सैव सन्ध्या त्रिषु स्मृता॥

'वही पूर्वाह्न में गायत्री, मध्याह्न में सावित्री, सायङ्कालमें सरस्वती तथा तीनों कालों में सन्ध्या नामसे व्यवहृत कही गयी है।'

गायत्रीका गान (जप) करनेवाले पुरुषोंके प्राणोंका रक्षण करने-के कारण गायत्री, सूर्यको प्रकाशित करने और जगत्को उत्पन्न करनेके कारण सावित्री और वाणीरूप होनेके कारण सरस्वती कही जाती है।

गायत्री, सावित्री और सरस्वती—ये तीनों नाम गायत्रीके ही वाचक हैं।

तीनों कालोंके तीन ध्यान बतलाये गये हैं-

- (१) ॐ प्रातर्गायत्री रिवमण्डलमध्यस्था रक्तवर्णा द्विभुजा अक्ष-सूत्रकमण्डलुघरा हंसासनसमारूढा ब्रह्माणी ब्रह्मदैवत्या कुमारी ऋग्वेदो-दाहृता घ्येया।
- (२) ॐ मध्याह्ने सावित्री रिवमण्डलमध्यस्था कृष्णवर्णा चतुर्भुजा त्रिनेत्रा शङ्कचक्रगदापदाहस्ता गरुडारूढा युवती वैष्णवी विष्णुदैवत्या यजुर्वेदोदाहृता घ्येया।
  - गायत्री ब्रह्मरूपा स्याद् सावित्री विष्णुरूपिणी ।
     सरस्वती रुद्ररूपा उपास्या मूर्तिभेदतः ।।
  - २. गायत्री प्रातः सावित्री मध्यन्दिने सरस्वती सायमिति ।

(त्रिषुरतापिंन्युपनिषद्)

(३) ॐ सायाह्ने सरस्वती रिवमण्डलमध्यस्था शुक्लवर्णा चतु-र्भुजा त्रिशूलडमरूपाशपात्रकरा वृषभासनरूढा वृद्धा रुद्राणी रुद्रदैवत्या सामवेदोदाहृता ध्येया।

''प्रातःकालमें गायत्री रविमण्डल-मध्य-स्थिता हैं। रक्तवर्णा हैं, दो भुजाएँ हैं, रुद्राक्ष, सूत्र-कमण्डलु घारण किये हुए हैं, हंस पर सवार हैं। ये ब्रह्माणी कुमारी-अवस्थासे युक्त हैं और ऋग्वेदके द्वारा प्रतिपादित हैं।'

'मध्याह्नकालमें सावित्री रिवमण्डल-मध्यस्थिता हैं, कृष्णवर्णा हैं, चार भुजाधारिणी हैं, त्रिनेत्रा हैं, हाथोंमें शङ्ख-चक्र-गदा-पद्म लिये हैं। गरुड़ पर आरूढ़ हैं। ये युवती एवं वेष्णवी हैं और यजुर्वेदसे उदाहृत हैं।

'सायङ्कालमें गायत्रीका नाम सरस्वती है, ये रिवमण्डल-मध्य-स्थिता हैं, शुक्लवर्णा हैं, चतुर्भुजा हैं। हाथोंमें त्रिशूल, डमरू, पाश एवं पात्र लिये हैं। वृषभ पर आरूढ़ हैं, ये छद्राणी वृद्धा हैं और सामवेदके द्वारा वर्णित हैं।

### दूसरे ध्यान

रक्तश्वेतिहरण्यनीलधवलैर्युक्तां त्रिनेत्रोज्ज्वलां
रक्तां रक्तनवस्नजं मणिगणैर्युक्तां कुमारीमिमाम्।
गायत्रीं कमलासनां करतलम्यानद्धकुण्डाम्युजां
पद्माक्षीं च वरस्रजं च द्धतीं हंसाधिकढां भजे॥
(देवीभागवत १२।६।६)

'जो रक्त, श्वेत, पीत, नील और धवल वर्णोंके श्रीमुखोंसे सम्पन्न हैं, तीन नेत्रोंसे जिनका विग्रह देदीप्यमान हो रहा है, जिन्होंने अपने रक्तवर्ण शरीरको नूतन लाल कमलोंकी मालासे सजा रखा है, जो अनेक मणियोंसे अलंकृत हैं, कमलके आसन पर विराजमान हैं, जिनके

कहीं प्रातः कृमारी हंसारूढ़ा, मध्याह्नमें युवती वृषभारूढ़ा और सायङ्कालमें वृद्धा गर्यड़वाहनाके ध्यानका वर्णन भी है।

दो हाथोंमें कमल और कुण्डिका एवं दो हाथोंमें वर तथा अक्षमाला सुशोभित हैं, उन हंसकी सवारी करनेवाली, कुमारी-अवस्थासे सम्पन्न, भगवती गायत्रीकी मैं उपासना करता हूँ।

मुक्ताविद्रुमहेमनील वत्रवल च्छाये मुंखे स्त्रीक्षणेयुक्तामिन्दुनिबद्धरत्न मुक्कटां तत्त्वार्थवणीतिमकाम्।
गायत्रीं वरदाभयाङ्कराक द्वाः ग्रुश्रं कपालं गुणं
शङ्कं चक्रमथारविन्दयुगलं हस्तैर्वहन्तीं भने॥
(देवी भागवत १२।३।१०)

'वेंद्रेमोती, मूँगा, सुवर्ण, नीलमणि तथा उज्ज्वल प्रभासे युक्त (पाँच) मुखोंसे सुशोभित हैं। तीन नेत्रोंसे उनके मुखोंकी अनुपम शोभा होती है। उनके रत्नमय मुकुटमें चन्द्रमा जड़े हुए हैं। वे वरदायिनी विश्व गायका आते दश स्वानि अभय और वर-मुद्राएँ, अङ्कुश, पाश शुभ्र, कपाल, रस्सी, शङ्क, चक्र और दो कमल धारण करती हैं।'

### त्रिकाल गायत्री-ध्यान



प्रातःकाल-हंससमारूढा कुमारी ब्रह्माणी



मध्याह्न-गरुढारूढा युवती वैष्णवी



सायाह्न-वृषभासनसमारूढा वृद्धा रुद्राणी

### गायत्री-मन्त्रसे द्विजत्वको प्राप्ति

गायत्री-मन्त्र 'वैदिक-मन्त्र' है। उसकी उपासनाका अधिकार केवल द्विजको है। द्विजत्वकी प्राप्ति उपनयन-संस्कारसे होतो है। स्मृतिमें कहा गया है—

'जन्मना जायते शूद्रः संस्काराद् द्विज उच्यते।'
'जन्मसे जन्मी शूद्र होता है, फिर वह संस्कारसे द्विज होता है।'
'जन्मना ब्राह्मणो श्रेयः संस्कारैद्विज उच्यते।'

( अत्रिस्मृति १३८ )

'वाह्मणके बालकको जन्मसे ही वाह्मण समझना चाहिय। संस्कारों-से उसकी द्विज संज्ञा होती है।'

'जन्मना ब्राह्मणो श्रेयः संस्काराद् द्विज उच्यते ।' (पैठीनसिः) 'ब्राह्मणके वालकको जन्मसे ही ब्राह्मण समझना चाहिये, फिर उसकी संस्कारसे द्विज संज्ञा होती है।'

यथा स्पर्शमणिस्पर्शात् ताम्रोऽपि काञ्चनं भवेत्। गायत्रीसहितश्चातमा द्विजातमा तेन ईरितः॥ (गायत्रीतन्त्र)

'जिस प्रकार पारसमिणके स्पर्शसे ताम्र भी सुवर्ण बन जाता है, उसी प्रकार गायत्री-मन्त्रसे दीक्षित जीवात्मा द्विजत्वको प्राप्त करता है।'

'द्विज' शब्दकी व्युत्पत्ति 'द्वाभ्यां जन्मसंस्काराभ्यां जायते द्विजः' यों की गयी है। द्विजका दूसरा जन्म उपनयन-संस्कारमें होता है। अतः उपनयन-संस्काररूप जन्म ही द्विजत्वका सम्पादक है। इसलिये यज्ञोपवीत-संस्कारमें ही द्विज गुरुके द्वारा 'गायत्री-मन्त्र'की दीक्षा प्राप्तकर 'द्विजत्व'को प्राप्त करता है। अतः गायत्री-मन्त्र द्विजत्वका सम्पादक है। इसलिये द्विजत्वकी प्राप्तिके लिये त्रैवर्णिकोंको उपनयन-संस्कारद्वारा गायत्री-मन्त्रकी दीक्षा लेनी चाहिये।

वेदादि शास्त्रोंमें लिखा है कि द्विजातिका जन्म दो प्रकारसे होता है। एक तो माताके गर्भसे उत्पन्न होनेपर और दूसरा उपनयन-संस्कारमें गुरुके द्वारा 'गायत्री-मन्त्र' ग्रहण करने पर होता है।

व्यासस्मृति (१।२२) में लिखा है-

द्वे जन्मनी द्विजातीनां मातुः स्यात् प्रथमं तयोः। द्वितीयं छन्दसां मातुर्श्रहणाद् विधिवद् गुरोः॥

'द्विजातियोके दो जन्म प्रसिद्ध हैं, उन दोनों जन्मोंमें प्रथम जन्मः मातासे होता है और दूसरा जन्म उपनयन-संस्कारमें विधिवद् गुरुसेः गायत्री-मन्त्रके ग्रहणसे होता है।'

मनुस्मृति (२।१६६) में भी कहा है— 'मातु रग्नेऽधिजननं द्वितीयं मौक्षिबन्धने।'

'द्विजका प्रथम जन्म मातासे होता है और द्वितीय जन्म यज्ञोपवीत-संस्कारसे होता है।'

उपनयनके पूर्व ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य — ये तीनों 'एकज' कहलाते हैं। इन्हें उपनयनके समय आचार्य तीन दिन अपने गर्भः (गुरुकुल) में रखते हैं। पश्चात् तीन दिनके बाद फिर उनका दूसरी बार जन्म होता है। अतः जो ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य उपनयनके पूर्व 'एकज' थे, वे अब आचार्य (गुरु) के द्वारा उपनयनमें गायत्री-मन्त्रकी दीक्षा प्राप्त कर 'द्विज' हो गये। अतः स्पष्ट है कि उपनयन-संस्कारके पूर्व जो ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य—ये तीनों 'एकज' कहे जाते हैं, वे उपनयन संस्कारमें आचार्यके द्वारा गायत्री-मन्त्रकी दीक्षा प्राप्त करनेके बाद द्विज अर्थात् द्विजत्वको प्राप्त करते हैं। अतएव ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य—इनका एक जन्म माताके गर्भसे होता है और दूसरा जन्म आचार्यके गर्भ (गुरुकुल) से होता है।

आचार्य ब्रह्मचारी शिष्यको अपने पास गुरुकुलमें रखकर सर्वप्रथम उसको गर्भस्थ ब्रह्मचारी (बालक) का रूप देता है और उसः गर्भस्थ ब्रह्मचारी द्विजके महत्त्वका वर्णन अथर्ववेद (११।५।३) में इसः प्रकार किया है—

आचार्य उपनयमानो ब्रह्मचारिणं कृणुते गर्भमन्तः। तं रात्रीस्तिस्र उदरे बिभर्ति, तं जातं द्रष्टुमभिसंयन्ति देवाः॥

'आचार्य उपनयन करता हुआ ब्रह्मचारी शिष्यको गर्भके रूपमें' अपने समीप रखकर (अपनी जिम्मेदारीमें रखकर) उसको अन्दर गर्भस्य बनाता है, उसको तीन रात्रि अपने उदरमें लिये हुए घारण करता है। पश्चात् उस ब्रह्मचारीका जन्म देखनेके लिये समस्त देवगण आते हैं।'

आचार्यके द्वारा सम्पादित ब्रह्मचारीका दूसरा जन्म विशेषः महत्त्वपूर्ण कहा गया है—

### आचार्यस्त्वस्य यां जाति विधिवद् वंदपारगः। उत्पादयति साविज्या सा सत्या साजरामरा॥

( मनुस्मृति २।१४८ )

'वेदका ज्ञाता आचार्य उपयनके समय विधिपूर्वक गायत्री-मन्त्रके उपदेशसे जिस द्वितीय जन्मको प्रदान करता है, वही जाति सत्य, अजर और अमर है।'

द्विजका उपनयनमें जो नया जन्म होता है, इसमें उसकी गायत्री माता होती है और आचार्य पिता होता है।

> तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य मौओबन्धनचिह्नितम्। तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते॥

( मनुस्मृति २।१७० )

'इन जन्मोंमें यज्ञोपवीतके चिह्नवाला जो ब्रह्मजन्म है उसमें इस ﴿ ब्राह्मण ) की गायत्री माता और आचार्य पिता कहलाता है।'

### गायत्रीके अधिकारी

शास्त्रोंमें लिखा है कि जिनका यज्ञोपवीत-संस्कार हो चुका है, उनको ही गायत्रीकी उपासना (जप) करनी चाहिये। किन्तु दुःख का विषय है कि आज बहुत-से लोग उपनयन-संस्कारिवहीन मनुष्य शास्त्रोंकी अवहेलनाकर गायत्रोंका जप करते हैं। उपनयन-संस्कार-विहीन मनुष्योंको कितपय सन्त, महात्मा, विद्वान्, उपदेशक और कथावाचक लोभवश गायत्रीजप करनेका उपदेश करते हैं। इसका दुष्परिणाम यह हो रहा है कि आज अधिक संख्यामें स्त्रियाँ और शूद्र गायत्रीका जप और हवन करते हैं। बहुत-सी स्त्रियोंको तो प्रणवका जप करते हुए और शालग्राम तथा नर्मदेश्वरका पूजन करते हुए भी देखा गया है। वस्तुतः विचार किया जाय, तो सिद्ध होता है कि शास्त्रविरुद्ध कार्य करनेसे मनुष्यका पतन ही होता है। अतः शास्त्र-विरुद्ध कार्य किसीको भी नहीं करना चाहिये।

गायत्रीकी उपासनाका अधिकार यज्ञोपवीत-संस्कार होनेके बाद ही होता है। अतः यज्ञोपवीत-संस्कार होनेके अनन्तर प्रत्येक द्विजको, विशेषतः ब्राह्मणको गायत्रीकी उपासना अवश्य करनी चाहिये।

#### गायत्रीके अनिधकारी

त्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य—ये तीन वर्ण 'द्विज' कहलाते हैं। श्रास्त्रोंमें इन्हीं तीन वर्णका उपनयन-संस्कार करनेका विधान है, श्रूद्रका नहीं। अतः ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यका ही उपनयन-संस्कार होता है, श्रूद्रका नहीं होता। ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य—इनका उपनयन-संस्कार इसलिये होता है कि ये 'द्विज' अर्थात् 'द्विजन्मा' कहलाते हैं। श्रूद्रका उपनयन-संस्कार नहीं होता, इसलिये वह 'द्विज' नहीं कहलाता।

ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैष्य—इन तीनोंको द्विजत्व प्राप्त है, अतः इन्हें गायत्री-मन्त्रका जप और वेदाध्ययनका अधिकार है। शूद्रको द्विजत्व प्राप्त नहीं है, अतः वह द्विजत्वके अभावके कारण गायत्री-मन्त्रका जप और वेदाध्ययन करनेका अधिकारी नहीं है। इसलिये स्पष्ट है कि जो द्विज हैं, उन्होंको गायत्री-मन्त्रके उच्चारण, गायत्री-का जप और वेदाध्ययनका अधिकार है, द्विजेतरको नहीं।

ब्रह्माने गायत्री आदि तीन छन्दोंसे केवल त्रैवर्णिकोंकी सृष्टि की, किन्तु शूद्रोंकी सृष्टि नहीं की, यह वसिष्ठस्मृतिके चतुर्थाष्याय में स्पष्ट लिखा है—

'गायव्या छन्दसा ब्राह्मणमस्जत् , त्रिष्टुभा राजन्यम् , जगत्या वैदयम् , न केनविच्छन्दसा शुद्रम् ।'

'ब्रह्माने गायत्री छन्दसे ब्राह्मणकी, त्रिष्टुप् छन्दसे क्षत्रियकी और जगती छन्दसे वैश्यकी सृष्टि की, किन्तु शूदकी सृष्टि किसी छन्दसे नहीं की।'

अतः स्पष्ट है कि त्रैवर्णिकोंका ही द्वितीय जन्म उपनयन-संस्कारमें गायत्री-मन्त्र ग्रहणके अनन्तर होता है, शूद्रोंका नहीं। अतः शूद्र उपनयन-संस्कारजन्य द्वितीय जन्मके अभावके कारण गायत्री-मन्त्रके अधिकारी नहीं हैं।

पारस्करगृह्यसूत्र (२।७-६) में ब्राह्मणके लिये ब्रह्म-गायत्री, क्षित्रियोंके लिये त्रिष्टुप् गायत्री और वैश्यके लिये जगती गायत्रीका उल्लेख किया है। अतः स्पष्ट है कि ब्राह्मण, क्षित्रिय और वैश्य—इन तीन वर्णोंको गायत्रीका अधिकार है, शूद्रको नहीं। शूद्रको गायत्रीका यदि अधिकार होता, तो उसके लिये भी पारस्करगृह्मसूत्रमें किसी गायत्रीका नामोल्लेख अवश्य होता।

शूद्रकी तरह स्त्रियोंको भी, यज्ञोपवीतका अधिकार नहीं है। स्त्रियोंके लिये कहा गया है कि—

#### 'पुरा करपे तु नारीणां मौञ्जीबन्धनमिष्यते । अध्यापनं च वेदानां सावित्रीवाचनं तथा ॥

'पूर्व युगमें स्त्रियोंका यज्ञोपवीत-संस्कार करना, वेदोंका पढ़ाना और गायत्रीका उच्चारण करना कहा गया था।'

उपर्युक्त श्लोक पूर्व युगके लिये ही था, इस युगके लिये नहीं। अतएव इस युगमें स्त्रियोंके लिये यज्ञोपवीत-संस्कार, वेदोंका अध्यापन और गायत्रीका उपदेश—ये सभी त्याज्य हैं।

'पुरा करंपे तु नारीणाम्'के अनुसार पूर्व युगमें भी केवल स्त्रियोंको ही यज्ञोपवीत-संस्कार और वेदाध्ययन आदिका अधिकार प्राप्त था, किन्तु शूद्रोंको तो उस युगमें भी यज्ञोपवीत-संस्कार एवं वेदाध्ययन आदिका अधिकार नहीं था। यदि शूद्रोंको भी यज्ञोपवीत-संस्कार आदिका अधिकार होता तो उनके लिये भी शास्त्रकार इस प्रकार ख्लोक लिख देते—

#### पुरा कल्पे तु शूद्राणां मौक्षीबन्धनमिष्यते। अध्यापनं च वेदानां सावित्रीवाचनं तथा॥

अतः स्पष्ट है कि स्त्रीको वर्तमान युगमें और शूदको किसी भी युगमें यज्ञोपवीत-संस्कार, वेदाष्ययन और गायत्री-मन्त्रके उच्चारणका अधिकार नहीं है ।

अथर्ववेदके नृसिंहपूर्वतापनीयोपनिषद् (१।३) में भी स्त्री और शूद्रके लिये गायत्री-मन्त्र और प्रणव आदिका स्पष्ट निषेच लिखा है—
'सावित्रीं प्रणवं यज्जर्षभी स्त्रीशुद्धाय नैच्छन्ति । सावित्रीं लक्ष्मी

 पुरा कल्पे कुमारीणां मौञ्जीबन्धनिमध्यते । अध्यापनं च वेदानां सावित्रीवाचनं तथा ।। पिता पितृव्यो भ्राता वा नैनामध्यापयेद् वरः ।। (यमस्मृति )

'पूर्व कालमें कुमारियोंका उपनयन, वेदारम्भ और गायत्री-उपदेश होता था, परन्तु उनके गुरु या अध्यापक केवल पिता, चाचा अथवा बड़े भाई ही होते थे। दूसरे किसीको यह अधिकार नहीं था कि उन्हें पढ़ावे।'

२. लक्ष्मीम्-श्रीवीजम्।

यज्ञः प्रणवं यदि जानोयात् स्त्रीशूदः, स मृतोऽधो गव्छति । तस्मात् सर्वदा नावष्टे, यद्याचष्टे स आवार्यस्तेनैव मृतोऽधो गव्छति ।'

'स्त्री और शूद्रको गायत्री, प्रणव, यजुर्वेद-मन्त्र (वेदमन्त्र) और लक्ष्मी-मन्त्रका अधिकार नहीं है। यदि स्त्री और शूद्र श्रीबीजसे अभिमन्त्रित गायत्री, वेदमन्त्र अथवा प्रणवका उच्चारण करते हैं, तो वे मृत्युके पश्चात् नरकगामी होते हैं। अतः स्त्री और शूद्रको सावित्री (गायत्रो) तथा प्रणवादिका उच्चारण करना सर्वथा निषद्ध है। यदि कोई आचार्य अथवा गुरु स्त्री और शूद्रको सावित्री आदिका अध्ययन कराता है, तो वह भी मृत्युके बाद अधोलोक (नरकलोक) में जाता है।

भगवान् आद्य शङ्कराचार्य ने उपर्युक्त नृसिंहपूर्वतापनीयोपनिषद्-की व्याख्या इस प्रकार की है-

'सावित्रों प्रणवं यजुर्तक्ष्मों स्त्रोश्रद्धाय स्त्रो च श्र्दश्च स्त्रोश्र्दं तस्में स्त्रोश्रद्धाय नेच्छन्तोति निवेधं कुर्वन् प्रधानोपासनायां स्त्रो-श्रूदस्याप्यधिकारं दर्शयति । स्त्राः अवः नरकं गव्छत्रोति प्रदाः प्रणवं यदि जानोयात् स्त्रोश्रद्धाः स मृतः अवः नरकं गव्छत्रोति प्रदाः वायदर्शनेन निवेधमेव दृढ्यति । तस्मात् सर्वदा नाचष्टे इति कदा-विद्वि नाचष्टे इत्याचार्यस्य निवेधं दर्शयति । यद्याचष्टे स यथार्थस्ते-नैव कथनेन मृतोऽधो गच्छतोति प्रत्यवायदर्शनेन निवेधमेव इति ।'

भगवान् आद्य शङ्कराचार्यजीके मतसे भी स्पष्ट है कि—िकसी भी वर्णकी स्त्री और शूद्रको वेदमन्त्र, प्रणव एवं गायन्त्री-मन्त्रका अधिकार नहीं है। यदि कोई स्त्री और शूद्र गायत्री-मन्त्र आदिका उच्चारण करते हैं, तो उन्हें प्रत्यवायका भाजन बनना पड़ता है और मृत्युके बाद वे अधोलोकमें जाते हैं। यदि कोई आचार्य अथवा गुरु स्त्री और शूद्रको गायत्री-मन्त्रादिका उच्चारण कराता है, तो वह भी अधोलोक-में जाता है।

शास्त्रोंमें लिखा है कि जिनका यज्ञोपवीत-संस्कार हो चुका है, उन्हें ही गायत्रीका जप करना चाहिये। किन्तु दु:खका विषय है कि—आज बहुतसे उपनयन-संस्कारिवहीन मनुष्य शास्त्रोंकी अवहेलनाकर गायत्रीका जप करते हैं। उपनयनसंस्कारिवहीन मनुष्योंको कितप्य सन्त, महात्मा, विद्वान्, उपदेशक और कथावाचक लोभवश गायत्री-जप और हवन करनेका उपदेश करते हैं। इसका दुष्परिणाम यह हो

रहा है कि आज अधिक संख्यामें स्त्रियों और शूद्रोंको गायत्रीका जप और हवन करते हुए और शालग्राम तथा नर्मदेश्वरका पूजन करते हुए भी देखा गया है। वस्तुतः विचार किया जाय, तो सिद्ध होता है कि शास्त्रविरुद्ध कार्य करनेसे मनुष्यका पतन ही होता है। अतः शास्त्रविरुद्ध कार्य किसीको भी नहीं करना चाहिये।

प्रत्येक जातिका धर्म भिन्न-भिन्न है। जैसे—द्विजके लिये गायत्री-मन्त्रका जप एवं वेदाध्ययन कर्तव्य है, अतः उन्हें गायत्रीजप तथा वेदाध्ययनसे पुण्यकी प्राप्ति होती है। किन्तु यही गायत्री-जप एवं वेदाध्ययन स्त्री और शूद्रके लिये अकर्तव्य है, अतः उन्हें गायत्रीजप और वेदाध्ययनसे पुण्य-प्राप्तिके वजाय पापकी प्राप्ति होती है। अतः स्पष्ट है कि शास्त्रोमें जिस जातिके लिये जो धर्म कहा गया है, उसको तदनुसार अपने धर्मका पालन करना चाहिये। शास्त्रानुसार स्वधर्मके पालनमें ही प्रत्येक जातिका शुभ और कल्याण है। जो मनुष्य शास्त्र-विरुद्ध कार्य करते हैं, उनकी विशेष हानि होती है।

# गायत्रीसे रहित ब्राह्मण निन्दनीय है

जो ब्राह्मण उपनयन-संस्कार होनेके बाद गायत्रीकी उपासनाः (जप) करता है, वह परम पिवत्र ब्राह्मण कहा जाता है और जो गायत्रीकी उपासना नहीं करता, वह परम अपिवत्र ब्राह्मण कहा जाता है। गायत्रीकी उपासना न करनेवाले ब्राह्मणको तो शूद्रसे भी अधिक अपिवत्र कहा गया है।

-----

'गायत्रीरिहतो विषः श्द्राद्प्यशुचिर्भवेत्।'

(पाराशरस्मृति =।३२)

'गायत्रीसे रहित ब्राह्मण शूद्रसे भी अधिक अपवित्र होता है।' गायत्रीसे रहित ब्राह्मणके बारेमें तो यहाँ तक लिखा है—

गायत्रीरिहतो विश्रो न स्पृशेत् तुलसीदलम्। हरेनीम न गृह्धीयात् गायत्रीरिहतो द्विजः॥ महाचण्डालसदशस्तस्य कि विष्णुपूजने॥

(गायत्रीतन्त्र, तृतीयपटल )

'गायत्रीसे रहित जो ब्राह्मण है, वह तुलसीदलका स्पर्श न करे। गायत्रीसे रहित द्विज भगवान् विष्णुका नामोच्चारण न करे। क्योंकि वह द्विज गायत्रीसे रहित होनेके कारण महाचाण्डालके सदृश कहा गया है। अतः उसके किये हुए विष्णुपूजनसे क्या लाभ ?'

ब्राह्मणके लिये गायत्रीकी उपासना परमावश्यक कही गयी है। जो ब्राह्मण गायत्रीकी उपासना करता है, वही ब्राह्मणत्व को प्राप्त करता है और जो गायत्रीकी उपासना नहीं करता, वह ब्राह्मणत्वसे च्युत हो जाता है। अतः ब्राह्मणत्वकी प्राप्तिके लिये गायत्रीकी उपासना ही श्रेष्ठ साघन है।

वाह्मणत्वकी प्राप्ति गायत्रीकी उपासनासे ही हो सकती है, न कि वेदादि शास्त्रोके पढ़नेसे। लिखा भी है—

> न ब्राह्मणो वेदपाठान्न शास्त्रपठनाद्पि। देव्यास्त्रिकालमभ्यासाद् ब्राह्मणः स्याद्धि नान्यथा॥

( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड, पूर्वार्घ, ४१।७७)

'वेदोंके पढ़नेसे अथवा शास्त्रोंके अध्ययनसे कोई त्राह्मण नहीं हो सकता। त्रिकाल सन्ध्यामें गायत्री देवीके बार-बार उच्चारणसे ही ब्राह्मण हो सकता है, अन्यथा नहीं।'

महर्षि पराशरने कहा है कि जो बाह्मण गायत्री-उपासनाविहीन है, वह समस्त शास्त्रोंका अध्ययन करने पर भी बाह्मणत्व प्राप्त नहीं कर सकता—

कि वेदैः पठितैः सर्वैः सेतिहासपुराणकैः। साङ्गैः सावित्रीहीनो यो न वित्रत्वमवाण्नुयात्॥

(बृहत् पाराशरस्मृति ४।१४)

'समस्त अङ्गो और इतिहास-पुराणके साथ सभी वेदोंके अध्ययन-से उस पुरुषका क्या लाभ ? जिसने सावित्रीहीन होनेसे विप्रत्वः (द्विजत्व) प्राप्त नहीं किया।

अत: स्पष्ट है कि द्विजत्वकी प्राप्ति केवल गायत्रीकी उपासनासे ही हो सकती है। इसलिये द्विजत्वकी प्राप्तिके लिये गायत्रीकी उपासना आवश्यक है।

# गायत्रीकी उपासना और उसका महत्त्व

'उप' उपसर्गपूर्वक 'आस् उपवेशने' घातुसे 'युच्' प्रत्यय करने पर टाप्प्रत्ययान्त 'उपासना' शब्द बनता है। उपासनामें 'उप' और 'आसना' ये दो शब्द हैं। 'उप' का अर्थ समीप और 'आसना' का अर्थ स्थिति है। अर्थात् अपने उपास्य (इष्टदेव) के प्रति अनुराग होनेपर उनका श्रद्धाभिक्तिसे जो चिन्तन, अर्चन, पूजन किया जाय, उसे 'उपासना' कहते हैं।

प्रत्येक जाति और सम्प्रदायमें किसी न किसी रूपमें 'उपासना' प्रचलित है। उपासनाके विना कोई भी जाति और सम्प्रदाय आत्मोन्नति नहीं कर सकता। अतः प्रत्येक जाति और प्रत्येक सम्प्रदाय- मैं उपासनाकी विशेष आवश्यकता है।

विचार करनेसे सिद्ध होता है कि उपासना ही मनुष्यकी आत्माका मुख्य आहार है। उसके बिना उसकी आत्मसन्तुष्टि नहीं हो सकती। अतः मनुष्यकी आत्मसन्तुष्टिके लिये उपासनारूपी आहारकी विशेष आवश्यकता है। उपासनारूपी आहारके लिये मनुष्यको किसी देव-विशेषकी उपासना अवश्य करनी चाहिये। देव-विशेषकी उपासना करनेके लिये मनुष्य स्वतन्त्र है। वह अपनी रुचिके अनुसार किसी देवताकी उपासना कर सकता है।

वेदोंमें अनेक उपासनाओंका वर्णन मिलता है, किन्तु उन सभी उपासनाओंमें गायत्रोकी उपासनाका विशेष महत्त्व कहा गया है। गायत्रीकी उपासना 'वैदिक उपासना' कही जाती है। गायत्रीकी उपासनामें 'गायत्री-मन्त्र' का जप किया जाता है। गायत्री-मन्त्रमें परब्रह्म परमेश्वरकी स्तुति है। अतः गायत्री-मन्त्रके जप करनेसे परब्रह्म परमेश्वरकी स्तुति होती है। गायत्री-मन्त्रके जपके द्वारा परब्रह्मकी स्तुति करना ही 'गायत्री-उपासना' है।

गायत्रीकी उपासना परब्रह्म परमात्माकी उपासना है। देवी-भागवत (१।१।४२) में कहा है—

परब्रह्मरूपा च निर्वाणपददायिनी। ब्रह्मतेजोमयी राक्तिस्तद्धिष्ठातृदेवता।।

'गायत्री परब्रह्मस्वरूपा हैं, निर्वाणपरमपद देनेवालो है। ब्रह्म-तेजोमयी शक्ति है और परब्रह्म ही उसका अघिष्ठातृ देवता है।'

रुद्रगायत्रीमें लिखा है-

'गायत्री सा महेशानी परब्रहातिमका मता।'

'वह गायत्री महेशानी (शिवकी शक्ति) और परब्रह्मस्वरूपा कही गयी है।' संग्रहमें कहा है—
'गायत्री परदेवतेति गदिता ब्रह्मैव चिद्र्पिणी।'

'गायत्रो परदेवता कही गयी है और वह चित्स्वरूपा गायत्री साक्षात् ब्रह्म ही है।'

'गायत्री ब्रह्मैक्यम्' ( शतपथब्राह्मण ) के अनुसार गायत्री और ब्रह्ममें अभेद है। अतः गायत्रीके उपासकको उसी भावसे गायत्रीकी उपासना करनी चाहिये।

वेदोंमें द्विजके लिये गायत्रीकी उपासनाको नित्य कर्तव्य बतलाते हुए कहा है कि 'वह केवल गायत्रीकी उपासनासे ही 'मोक्ष' प्राप्त कर सकता है, उसे अन्य कोई उपासना करनेकी आवश्यकता नहीं है।'

देवीभागवत (१२।८:८६-६०) में लिखा है—
गायज्ञ्युपासना नित्या सर्ववेदैः समीरिता।
यया विना त्वधःपातो ब्राह्मणस्यास्ति सर्वथा॥
तावता कृतकृत्यत्वं नान्यापेक्षा द्विजस्य हि।
गायत्रीमात्रनिष्णातो द्विजो मोक्षमवाप्तुयात्॥

'समस्त वेदोंमें गायत्री-उपासना नित्य कही गयी है। अतः गायत्रोकी उपासनाके विना ब्राह्मणका सर्वथा अघःपतन होता है। द्विज गायत्रीकी उपासनासे ही कृतार्थ हो जाता है, उसे अन्य किसी उपासनाकी अपेक्षा नहीं होती। अतः जो द्विज केवल गायत्री-उपासनामें निष्णात है, वह मोक्षको प्राप्त होता है।'

जो द्विज गायत्रीकी उपासनाका परित्यागकर अन्य किसीकी उपासना करता है, उसे किसी भो कार्यमें सफलता नहीं मिलती, यह स्पष्ट है—

गायत्रीं यः परित्यज्य चान्यमन्त्रमुपासते । न साफल्यमवाप्नोति कल्पकोटिशतैरपि ॥

(बृहत्सन्घ्याभाष्य)

'जो द्विज परम श्रेष्ठ मन्त्ररूप गायत्रीका परित्यागकर अन्य मन्त्रोंकी उपासना करता है, उसे मनुष्य-जीवनका फल मोक्ष सैकड़ों-कल्पोंमें भी प्राप्त नहीं होता।'

द्विजके लिये गायत्री ही श्रेष्ठ गति है, अतः वह अन्य कर्मोंमें अशक्त हो, तो भी गायत्रीकी उपासनाद्वारा श्रेष्ठ गतिको प्राप्त कर सकता है। उसके बिना किये गये अन्य कर्म निष्फल हैं। इसिलये द्विजोंको प्रतिदिन गायत्रीकी उपासना करनी चाहिये। कहा भी है—

त्रैवर्णिकानां सर्वेषां गायत्री परमा गतिः। कर्मान्तरेष्वसक्तोऽपि तयैव लभते गतिम्॥ तां विनाऽन्यानि कर्माणि निष्फलानि कृतान्यपि। अतः प्रतिदिनं सर्वेः समुपास्या जपादिभिः॥

'समस्त त्रैवर्णिकोंके लिये गायत्री ही परम गित है। अन्य कर्मोंमें असमर्थ होनेपर भी गायत्रीसे ही परम गितको प्राप्त करता है। गायत्री-उपासनाको छोड़कर अन्य कर्मोंके करनेपर भी वे निष्फल ही होते हैं। अतः समस्त त्रैवर्णिकोंको प्रतिदिन जपादिके द्वारा गायत्रीकी उपासना करनी चाहिये।'

गायत्रीके उपासकको गायत्रीका यथार्थ ज्ञान होना चाहिये। जो उपासक गायत्रीके यथार्थ स्वरूपको नहीं जानता, उसका समस्त शास्त्रोंका अध्ययन और ज्ञान व्यर्थ ही है—

वेदाः साङ्गास्तु चत्वारोऽधीताः सर्वेऽथ वाङ्मयाः। सावित्रीं यो न जानाति वृथा तस्य परिश्रमः॥ (बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।७६)

'अङ्गोंके सहित चारों वेद और सभी वाङ्मय अध्ययन कर लेते पर भी जो सावित्री (गायत्री) को नहीं जानता, उसका शास्त्रोंमें किया हुआ परिश्रम व्यर्थ ही है।'

> गायत्रीं यो न जानाति जातो विषकुले यदि। ब्राह्मणत्वं कुतस्तस्य स शुद्रेण समः स्मृतः॥

(भारद्वाजस्मृति १२।५०,५१)

'ब्राह्मणवंशमें उत्पन्न होकर जो गायत्रोको नहीं जानता, उसमें ब्राह्मणत्व कहाँ रह सकता है ? वह तो शूदके सदृश कहा गया है।'

गायत्री यो न जानाति ज्ञात्वोपास्ते न यो द्विजः।
नामधारकमात्रोऽसौ न विषः शुद्ध एव सः॥
किं वेदैः पिठतैः सर्वैः सेतिहासपुराणकैः।
साङ्गैः सावित्रिहीनेन न विष्रत्वमवाष्यते॥
(बृहत्पाराश्ररस्मृति २।१३-१४)

'जो द्विज गायत्रीको नहीं जानता और जानकर उसकी उपासना नहीं करता, वह कथनमात्रके लिये ब्राह्मण है, वस्तुतः वह शूद्र है। समस्त अङ्गों और इतिहास-पुराणके साथ सभी वेदोंके अध्ययनसे उस पुरुषका क्या लाभ ? जिसने सावित्रोहीन होनेसे विप्रत्व (द्विजत्व) प्राप्त नहीं किया।'

> गायत्रीमात्रसारोऽपि वरं विषः सुसंयतः। नायन्त्रितश्चतुर्वेदी सर्वाशी सर्वविक्रयी॥

(पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड १७।२८८)

'केवल गायत्रीमन्त्रको जाननेवाला ही संयमी ब्राह्मण श्रेष्ठ है, किन्तु चारों वेदोंको जाननेवाला भी जो असंयमी, सर्वभक्षी और सर्व-वित्रयी है, वह श्रेष्ठ नहीं है।'

> गायत्रीमात्रसारोऽपि वरं विप्रः सुयन्त्रितः। नायन्त्रितस्त्रिवेदोऽपि सर्वोद्यी सर्वविक्रयी॥

( मन्स्मृति २।११८)

'केवल गायत्रीको जाननेवाला ही संयमी (जितेन्द्रिय) ब्राह्मण श्रेष्ठ है, किन्तु तीनों वेदोंका ज्ञाता होने पर भी जो असंयमी, सर्व-भक्षी, समस्त वस्तुओंको वेचनेवाला है, वह श्रेष्ठ नहीं है।'

> गायत्रीमात्रसन्तुष्टो वरं विषः सुयन्त्रितः। नायन्त्रितश्चतुर्वेदः सर्वोशीं सर्वविकयी॥

> > ( बृहद् योगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।७७ )

'केवल गायत्री-मन्त्रसे ही सन्तुष्ट रहनेवाला सदाचारी संयमी ब्राह्मण तो मान्य है, किन्तु,चारों वेदोंको जाननेवाला भी जो असंयमी, सर्वभक्षी और सर्वविक्रयी है, वह श्रेष्ठ नहीं है।'

जो मनुष्य गायत्रीको यथार्थ रूपसे जानता है, उसका कभी विनाश नहीं होता—

> य पतां वेद गायत्रीं पुण्यां सर्वगुणान्विताम्। तत्त्वेन भरतश्रेष्ठ स लोके न प्रणइयति॥

( महाभारत, भीष्मपर्व ४।१६ )

'हे भरतकुल श्रेष्ठ ! जो पुरुष समस्त गुणोंसे सम्पन्न परम पितन्त्र इस गायत्रीको यथार्थरूपसे जानता है, उसका इस लोकमें कभी विनाश नहीं होता।'

### 'गायश्रीब्रह्मतस्वद्याः सम्पूज्यन्ते जनैर्द्धिजाः।'

(पाराशरस्मृति ८।३२)

'गायत्रीरूपसे वेदके तत्त्वको जाननेवाले ब्राह्मण मनुष्योंसे पूजित होते हैं।'

'यो वेत्ति चैनां स तु वित्तमः स्यात्॥'

(बृहत्पाराशरसमृति २।१२)

'जो इस गायत्रीको जानता है, वह अत्यन्त श्रेष्ठ ज्ञानी है।'
गायत्रीमेव यो ज्ञात्वा सम्यगर्चयते पुनः।
इहामूत्र च पुज्योऽसौ ब्रह्मलोकमवाष्त्रयात्।।

(बृहत्वाराशरसमृति २।१५)

'जो गायत्रीको जानकर अच्छी तरहसे गायत्रीका पूजन करना है, वह इहलोक और परलोक दोनोंमें पूजनीय हो जाता है और वह ब्रह्मलोकको प्राप्त करता है।'

नित्य, नैमित्तिक और काम्य-कर्मकी सिद्धिके लिये गायत्री-मन्त्रसे बढ़कर और कोई मन्त्र नहीं है। वैदिक मन्त्रोंमें गायत्री-मन्त्रकी सबसे अधिक महिमा और प्रतिष्ठा है। गायत्री-मन्त्रको 'महामन्त्र' कहा गया है। यह महामन्त्र सर्वसिद्धिप्रद है। इस महामन्त्रके प्रभावसे मनुष्य जो चाहे वह वस्तु प्राप्त कर सकता है।

हमारे पूर्वज पूज्य गौतम, वसिष्ठ, कणाद, अङ्गिरा आदि ऋषि-महर्षियोंने गायत्री-मन्त्रकी उपासनाद्वारा ही अपनेमें अद्भुत और अलौकिक शक्ति प्राप्त की थी। वे गायत्री-मन्त्रके प्रभावसे जिसको जो वरदान अथवा आशीर्वाद दे देते थे, वह प्रत्यक्षरूपमें घटित होता था।

गायत्रीके प्रभावसे ही महर्षि वसिष्ठने विश्वामित्रके समस्त शस्त्रास्त्रोंको नष्टकर विजय प्राप्त की थी। गायत्रीके प्रभावसे ही राजर्षि विश्वामित्रने 'ब्रह्मर्षि' पद प्राप्तकर नूतन सृष्टि रचनेकी अपूर्व शक्ति प्राप्त कर ली थी। गायत्रोके प्रभावसे ही दुर्वासा आदि ऋषियोंने अद्भुत पराक्रम प्राप्त किया था। गायत्रीके प्रभावसे ही रामानुजाचार्य, मध्वाचार्य, निम्बार्काचार्य आदि आचार्योंने अलौकिक आत्मबल प्राप्तकर अनेकानेक चमत्कारपूर्ण ईश्वरीय शक्तिका प्रदर्शन-कर अपना नाम अमर किया था। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्यमें आत्मशक्तिकी प्राप्ति होती है। आत्मशक्तिकी प्राप्तिसे मनुष्यकी बुद्धि आत्मिनष्ठ हो जाती है। आत्मिनष्ठ बुद्धिके होनेसे मनुष्यको आत्मसाक्षात्कार हो जाता है। आत्मसाक्षात्कार हो जानेसे मनुष्य परमात्माका सान्निष्य प्राप्त करता है—

#### गायज्युपासनाकरणादात्मशक्तिस्तु लभ्यते । प्राप्यते क्रमशोऽजस्य सामीष्यं परमात्मनः ॥

'गायत्रीकी उपासना करनेसे मनुष्य आत्मशक्तिकी प्राप्ति करता है। पश्चात् वह क्रमशः अजन्मा (जन्मरहित ) परमात्माका साक्रिष्य प्राप्त करता है।

गायत्रीकी उपासनासे मनुष्य 'सर्व खिट्वदं ब्रह्म' (छान्दोग्योपनिषद् ३।१४।१), 'अयमात्मा ब्रह्म' (वृहदारण्यकोपनिषद् २।५।१६), 'ब्रह्मैचेदम्' (मुण्डकोपनिषद् २२।११) और 'एकमेवाद्वितीयम्" (छान्दोग्योपनिषद् ६।२।१) आदि महावाक्योंका यथार्थ बोध प्राप्त करता है।

गायत्रीकी उपासनासे मनुष्यमें सद्बुद्धि, सद्विचार और सद्धमंका उदय होता है। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्यमें आस्तिकता, धार्मिकता आदि सद्गुणोंका समावेश होता है। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्यमें श्रद्धा, भक्ति और ईश्वर-विश्वासकी परिपूर्णता हो जाती है। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्य इहलोकमें जोवनपर्यन्त सर्वविध सुखोंको भोगता है और मरनेके बाद शाश्वत परम पदको प्राप्त करता है।

गायत्रोकी उपासनासे मनुष्यकी ज्ञानशक्ति और जीवनशक्ति बढ़ती है तथा उसके समस्त पापोंका उच्छेद हो जाता है। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्य समस्त प्रकारके रोग, शोक, चिन्ता, आधि-व्याधि और दीनतासे मुक्त हो जाता है। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्यकी समस्त प्रकारकी विध्न-बाधाएँ टल जाती हैं। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्य सम्पूर्ण अभीष्ट सिद्धियोंको प्राप्त करता है।

गायत्रीके उपासकपर दैत्य, दानव, भूत-प्रेत, पिचाश, यक्ष और राक्षसोंका वश नहीं चलता । गायत्रीका उपासक कूर ग्रहोंकी बाधाओंसे दूर हो जाता है। गायत्रीका उपासक दीर्धायु, विपुल लक्ष्मी, सत्पुत्र, सत्कीर्ति और सत्प्रतिष्ठा प्राप्त करता है। गायत्रीका उपासक धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—इन पुरुषार्थ-चतुष्टयको हस्तगत कर लेता है। गायत्रीका उपासक नित्य, नैमित्तिक और काम्य—इन तीनों प्रकारके कर्मफलको प्राप्त करता है।

गायत्रीके उपासककी अपमृत्यु नहीं होती। गायत्रीके उपासकको कभी 'हार्टफेल' नहीं होता। हार्टफेल रोकनेके लिये गायत्रीकी उपासना 'रामबाण' दवा है। गायत्रीका उपासक प्रायः भयंकर रोगसे ग्रस्त नहीं होता। यदि वह कभी संयोगवण रोगग्रस्त होता है, तो उसे डाक्टर और वैद्यकी शरण नहीं लेनी पड़ती, प्रत्युत वह गायत्रीकी उपासनासे ही स्वयं अपने सर्वविध रोगोंको समूल नष्ट कर देता है।

जिस गायत्रीकी उपासनासे मनुष्य समस्त प्रकारके सुख-साधनोंको प्राप्त करता है, उस गायत्रीकी अद्भृत महिमा है। महिमामयी गायत्री निगमागम वचनोंसे प्रशंसित, ऋषि, महिष, साधु, महात्माओं पूजित, श्रौत-स्मार्तकर्मानुष्ठानमें निरत ब्राह्मणोंसे उपासित, सद्धर्म और सदाचार-परिपालनमें सन्नद्ध क्षत्रियोंसे संसेवित, सत्य-सनातन-धर्मोपदिष्ट मार्गावलम्बी नैश्योंसे पूजित और द्विजातियोंसे निर्धारित मार्गका अनुसरण करनेवाले शूद्रोंसे माताकी तरह सम्मानित है।

गायत्री माता समस्त घर्मावलम्बी मानवोंका कल्याण करनेवाली, सजनोंके शोकको हरनेवाली, जीवोंके जन्म-मरणके विविध सन्ताप एवं विविध दुःखतरङ्गोंको हरनेवाली, समस्त लोकोंको पवित्र और शक्तिसम्पन्न करनेवाली, भूत, भविष्य और वर्तमान कालका निर्माण करनेवाली, ऐहलोकिक और पारलोकिक सर्वविध सुख, ऐश्वर्य, भोग और सोक्षको देनेवाली, महान् अनुग्रहपूर्ण शीतल (कोमल) स्वभाववाली, समस्त देवताओंको आश्रय देनेवाली, समस्त लोकोंमें विराजमान होनेवाली, चारों वेदोंके मातृरूपको घारण करनेवाली, समस्त शास्त्रोंको आत्मसात् करनेवाली, समस्त प्रकारके वरदानोंको देनेवाली, सर्वविध कष्टोंको दूर करनेवाली, भक्तजनोंकी पीड़ाको विनाश करनेवाली, समस्त शास्त्रोंको लोहाको विनाश करनेवाली, समस्त शास्त्रोंको तेजःस्वरूपको घारण करनेवाली, सव्वदानन्दात्मक ब्रह्माविद्यानेवाले तेजःस्वरूपको घारण करनेवाली, समस्त प्राणियोंमें ज्ञानरूपसे विद्यमान रहनेवाली, चतुर्विशत्यक्षरात्मक गायत्री मन्त्र-वाली और ब्रह्मा, विष्णु एवं शिवके स्वरूपको घारण करनेवाली है।

गायत्री माता विद्या-प्रदान करनेवाली, सद्ज्ञान देनेवाली, सद्-बुद्धि देनेवाली, सुख-शान्ति देनेवाली समस्त अभीष्ट सिद्धियोंको देनेवाली, श्रीकी वृद्धि करनेवाली, तत्त्वज्ञानका प्रबोधन करनेवाली, चित्तका विशोधन करनेवाली, दुःखोंका निवारण करनेवाली, भवतापका विनाश करनेवाली, विपत्तिका विदारण करनेवाली, दुर्गतिका नाश करनेवाली, सद्गति देनेवाली और पुरुषार्थ-चतुष्टयकी देनेवाली है।

गायत्रीकी महिमासे समस्त संस्कृत वाङ्मय ओतप्रोत है। अतः गायत्री-महिमाके सूचक कतिपय शास्त्रीय वाक्य उद्घृत किये जाते हैं—

'गायत्री वा इदं सर्वं भूतं यदिदं किञ्च वाग्वै गायत्री, वाग्वा इदं सर्वं भूतम्, गायति च त्रायते च।'

( छान्दोग्योपनिषद् ३।१२।१ )

'इस संसारमें स्थावर-जङ्गमात्मक जो पदार्थ हैं, वे सभी गायत्री ही !हैं। वाक् ही गायत्री है। वाक् ही सब कुछ है। वाक् ही गायन करती है और वह ही सबकी (अपने उपासकोंकी) रक्षा करती है।'

नृसिंहपूर्वतापनीयोपनिषद् (४।२) में भी 'गायत्री वा इदं सर्वम्०' आदिद्वारा गायत्रीका महत्त्व गाया गया है।

गायत्री वा इदं सर्वं ब्रह्माण्डं ब्राह्मणानि तु। वेदोपनिषच्छाष्ट्रासु ब्राह्मणानि विधानतः॥ पुराणधर्मशास्त्राणि गायत्र्याः पावनानि तु। कीर्तितानि त्वनैकानि गायत्र्याः पावनानि च॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।५-७ )

'यह सब ब्रह्माण्ड गायत्री ही है। वेद, उपनिषद्, वेदोंकी शाखाएँ; ब्राह्मण, पुराण और धर्मशास्त्र—ये सभी गायत्रीके ही कारण पित्रत्र माने जाते हैं। अनेक शास्त्र-पुराणादिके कीर्तन करनेपर भी ये सभी शास्त्र गायत्रीके द्वारा ही पावन होते हैं।'

> गायञ्येव परो विष्णुर्गायञ्येव परः शिवः। गायञ्येव परो ब्रह्मा गायञ्येव त्रयी ततः॥

> > ( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड ६।५३)

'गायत्री ही परमात्मा विष्णु है, गायत्री ही परमात्मा शिव है

और गायत्री ही परमात्मा ब्रह्मा है। अतः गायत्रीसे ही तोनों वेदोंकी उत्पत्ति हुई।

> गायत्री वेदजननी गायत्रीब्राह्मणप्रसुः। गातारं त्रायते यसमाद गायत्री तेन गीयते ॥

(स्कन्दपुराण, काशीखण्ड ६।५३)

'गायत्री वेदोंकी माता और ब्राह्मणोंकी माता है। चूँकि वह गान (जप) करनेवाले द्विजका त्राण (रक्षण) करती है, इससे गायत्रीः कही जाती है।'

> गायत्री वेदजननी गायत्री लोकपावनी। गायज्या न परं जप्यमेतद विज्ञाय मुच्यते ॥

> > ( पद्मपुराण, स्वर्गखण्ड ५३।५८ )

'गायत्री वेदोंकी माता है, गायत्री समस्त लोकोंको पावन करने--वाली है। गायत्रीसे बढ़कर जपने योग्य और कुछ भी नहीं है, ऐसा जाननेवाला मुक्त हो जाता है।'

> गायत्री वेदजननी गायत्री लोकपावनी। न गायज्याः परं जप्यमेतद् विज्ञाय मुच्यते ॥

> > ( कूर्मपुराण, उत्तरार्घ १४।५८ )

'गायत्री वेदोंकी माता और वह समस्त लोकोंको पावन करने-वाली है। गायत्रीसे बढ़कर जप करनेके योग्य और कोई मन्त्र नहीं है, यह जाननेवाला मुक्त हो जाता है।

> गायत्री वेदजननी गायत्री पापनाशिनी। गायञ्याः परमं नास्ति दिवि चेह च पावनम् ॥

(शङ्कस्मृति १२।११) 'गायत्री समस्त वेदोंकी जननी और सम्पूर्ण पापोंको नष्ट करने-वाली है । स्वर्गलोकमें तथा पृथ्वीपर गायत्रीसे बढ़कर पवित्र करने-वाला और कोई मन्त्र नहीं है।

> गायत्री चैव जननी गायत्री पापनाशिनी। गायज्यास्तु परं नास्ति दिवि चेह च पावनम् ॥

( शङ्क्षसंहिता ११।१३ )

गायत्रीं चैव वेदांश्च तुलया तोलयत्त्रभुः। एकतश्चत्रो वेदा गायत्री च तथैकतः॥

( पद्मपूराण, स्वर्गखण्ड ५३।५२ )ः

'प्रभुने तराजूसे गायत्री और वेदोंको तौला। एक ओर चारों वेद थे तथा दूसरी ओर गायत्री थी, किन्तु वेदोंसे गायत्री श्रेष्ठ हुई।'

गायत्रीं चैव वेदांस्तु तुलया तोलयत् प्रभुः।

एकतकश्चतुरो वेदान् गायत्रीं च तथैकतः।।

(कूर्मपुराण, उत्तरार्घ १४।५२)

गायत्रीं चैव वेदांश्च तुलया समतोलयत्। एकतश्चतुरो वेदान् गायत्रीमेकतः समा॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।८० )

'विघाताने तराजूसे गायत्री और वेदोंको तौला। एक ओर चारों वेद थे तथा एक ओर गायत्री थी, किन्तु दोनोंकी समता बराबर हुई।'

गायत्रीं चैव वेदांश्च तुलया समतोलयत्। वेदा एकत्र साङ्गास्तु गायत्री चैकतः स्मृता ॥

( वृहद् योगियाज्ञवल्क्यसंहिता ४।५० )

'ब्रह्माजीने तराज्ञके एक पलड़ेमें चारों वेदोंको और दूसरे पलड़ेमें गायत्रीको स्थापित किया। दोनोंको तौलनेसे गायत्रीका ही पलड़ाः भारी हुआ।

> चतुर्वेदाश्च गायत्री पुरा वै तुलिता मया। चतुर्वेदात्परा गुवीं गायत्री मोक्षदा समृता॥

(पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१६३-१६४)

ब्रह्मा कहते हैं—'मैंने पूर्वकालमें चारों वेदोंकी और गायत्रीकी तुलना की थी, उस समय चारों वेदोंकी अपेक्षा गायत्री ही गुरुतर सिद्ध हुई, अतः गायत्री मोक्ष देनेवाली मानी गयी है।'

गायत्री चैव वेदाश्च ब्रह्मणा तोतिलाः पुरा। वेदेभ्यश्च सहस्रेभ्यो गायज्यति गरीयसी॥

(बृहत्पाराशरसमृति ५।१६)

'पूर्वकालमें ब्रह्माके द्वारा तराजूके एक पलड़ेपर गायत्री और दूसरे पलड़ेपर सभी वेद तोले गये। तोलनेपर वेदोंसे हजारों गुना अधिक गायत्रीका वजन निकला।'

'गायत्री तु परं तस्वं गायत्री परमा गतिः।' ( बृहत्पाराशरस्मृति ४।४ )

'गायत्री परम तत्त्व है और गायत्री ही परम गति है।'

वे गा० र०

देवी दात्री च भोक्त्री च देवी सर्विमदं जगत्। देवी जयित सर्वत्र या देवी साहमेव च ॥ सर्वोत्मना हि सा देवी सर्वभूतेषु संस्थिता। गायत्री मोक्षदेतुर्वे मोक्षस्थानमळक्षणम्॥

(ऋष्यशृङ्गः)

'देवी गायत्री देनेवाली और भोगनेवाली है। यह समस्त संसार गायत्री ही है। गायत्री ही सर्वत्र श्रेष्ठरूपमें रहती है, जो गायत्री देवी है, वह मैं ही हूँ। यह गायत्री सब प्रकारसे समस्त प्राणियों में रहने-वाली है। गायत्री ही मोक्षका कारण है और वहीं मोक्षका अदृश्य स्थान है।

'गायव्यास्तु परं नास्ति दिवि देश च पावनस् ।'

'गायत्रीसे बढ़कर पवित्र करनेवाला दूसरा कोई मन्त्र न तो इस सत्यंलोकमें है और न स्वगंलोकमें है।'

'गायम्यास्तु परं नास्ति इहलोके परत्र च '

(देवीभागवत ११।३।१०)

'गायत्रीसे बढ़कर इहलोक और परलोकमें और कोई वस्तु श्रेष्ठ नहीं है।'

'गायव्यास्तु परं नास्ति शोधनं पावकर्मणाम्।'

( संवर्तस्मृति २२० )

'गायत्रीसे बढ़कर पाप-कर्मोंका नाश करनेवाला और कोई मन्त्र महीं है।'

> गायज्या न परं जप्यं गायज्या न परं तपः। गायज्या न परंध्यानं गायज्या न परं श्रुतम्॥

> > (बृहद् यमस्मृति)

'गायत्रीसे बढ़कर कोई जप नहीं है, कोई तप नहीं है, कोई ध्यान नहीं है और कोई शास्त्र नहीं है।'

अष्टादशसु विद्यासु मीमांसातिगरीयसी।
ततोऽपि तर्कशास्त्राणि पुराणं तेभ्य पव च॥
ततोऽपि धर्मशास्त्राणि तेभ्यो गुर्वी श्रुतिर्द्धिजः
ततोऽप्युपनिषच्छ्रेष्ठा गायत्री च ततोऽधिका॥

( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड ६।४६-५० )

'अष्टादश विद्याओं में मीमांसाशास्त्र, मीमांसासे तर्कशास्त्र, तर्क-शास्त्रसे पुराणशास्त्र, पुराणसे धर्मशास्त्र, धर्मशास्त्रसे वेद, वेदसे उपनिषद् और उपनिषद्से गायत्रीका महत्त्व अधिक है।'

तदित्युचः समी नास्ति मन्त्री वेदचतुष्टये। सर्वे वेदाश्च यश्चश्च दानानि च तपांसि च ॥ समानि कलया पाहुर्मुनयो न तदित्युचः। बहुना किमिहोक्तेन यथावत् साधुसाधिता॥ द्विजन्मनामियं विद्या सिद्धिकामदुघा मता।।

(विश्वामित्रः)

'चारों वेदोंमें 'तत्सवितुर्वरेण्यम्' इत्यादि गायत्री-मन्त्रके सद्श और कोई महत्त्वपूर्ण मन्त्र नहीं है। समस्त वेद, यज्ञ, दान और तप गायत्री-मनत्रके सोलहवें हिस्सेके बराबर भी नहीं कहे गये हैं। अधिक चया कहा जाय, गायत्रीकी उपासना करनेपर यह (गायत्री) ब्राह्मणी-को सब प्रकारकी सिद्धियोंको देनेवाली है।

> दुर्लभा सर्वमन्त्रेषु गायत्री प्रणवान्विता। गायज्या नाधिकं किञ्चित् त्रयीषु परिगीयते ॥

( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड हाप्र )

'समस्त मन्त्रोंमें प्रणव ( ॐ ) से युक्त गायत्री दुलंभ है। तीनों चेदोंमें गायत्रीसे बढ़कर और कोई मनत्र नहीं है।

न गायत्रीसमो मन्त्रः। (स्कन्दपुराण, काशीखण्ड १।५२)

न गायत्र्याः परं परम् । (भारद्वाजस्मृति १२।४२) न गायत्र्याः परो मन्त्रः । (चाणस्यनीति )

गायत्री परमो मन्त्रः। (अग्निपुराण २५४।२)

गायज्यास्तु परं नास्ति । (देवीभागवत १३।३।१०, ११।२१।३६)

गायत्र्यास्तु परं नास्ति । (संवर्तंसमृति २२०)

साविज्यास्तु परं नास्ति । (अग्निपुराण २१४।४)

साविज्यास्तु परं नास्ति । ( मनुसमृति २।५३ )

सावित्र्यास्तु परं नास्ति । ( वृहद् योगियाज्ञवलस्यसमृति २।६३ )

गायत्र्यतिगरीयसी। (वृहत् पाराशरस्मृति ४।१६)

हमारे पूर्वकालीन महापुरुष भौतिक जगत्की उपेक्षाकर सर्वदा आध्यात्मिक-पंथपर ही अग्रसर रहा करते थे। वे आन्तरिक सुख-साधनकी प्राप्तिके लिये सर्वदा आध्यात्मिक साधनोंका अनुसन्धान धीर अभ्यास करते थे। वे बडे-बडे बिशाल भवन, रेडियो, ट्रांजिस्टर,

मोटर आदि आधुनिक भौतिक सुख-साधनोंसे सर्वदा दूर रहते थे और वे सदैव अपनी अन्तरात्मामें तल्लीन रहकर अपना और संसारका कल्याण करते थे। इस प्रकारके आध्यात्मिक साधनसम्पन्न महापुरुषोंसे लाभान्वित होनेके लिये सांसारिक क्लेगोंसे पीड़ित पाश्चात्यशिक्षा-दीक्षितसमाज अमेरिका, रूस आदि विदेशोंसे भारतमें आते हैं और वे महापुरुषोंके दर्शन और सत्सङ्गद्वारा आन्तरिक सुखकी प्राप्तिकर अपने जीवनको सुख-शान्तिमय बनाते हैं।

आजकलके भारतीय आधुनिक शिक्षितवर्ग मानसिक और शारी-रिक सुख-शान्तिकी प्राप्तिके लिये अमेरिका, स्विटजरलैण्ड आदि स्थानोंमें जाते हैं, किन्तु उन्हें वहाँ वास्तविक सुख-शान्ति प्राप्त नहीं होती।

हमारे यहाँ त्रैवर्णिकोंके लिये मानसिक और शारीरिक सुख-शान्तिके निमित्त 'गायत्री-मन्त्रकी उपासना' लिखी है। श्रद्धालु मर्मज्ञ लोगोंने गायत्री-मन्त्रकी उपासनाद्वारा मानसिक और शारीरिक सुख-शान्ति प्राप्त की है और कर रहे हैं।

अमेरिका आदि देशोमें विविध लौकिक सुख-साधनोंकी उपलब्धि तो सम्भव है, किन्तु वहाँ मनुष्यकी बुद्धिको सुसंस्कृत करनेका कोई साधन उपलब्ध नहीं है। हमारे यहाँ भारतवर्षमें मनुष्यकी बुद्धिको सुसंस्कृत करनेके लिये 'धियो यो नः प्रचोदयात्' (शु० य० ३।३५) यह अमूल्य साधन है। 'धियो यो नः प्रचोदयात्' यह गायत्री-मन्त्रका नृतीय चरण (पाद) है, जोकि मनुष्यकी बुद्धिको सुसंस्कृतकर सन्मार्गमें प्रवृत्त करता है। सन्मार्गमें बुद्धिके प्रवृत्त होनेसे ही मनुष्य आत्मशान्ति और आत्मसन्तोषका अनुभव करता है।

गायत्री मन्त्रके अधिष्ठातृदेव भगवान् सूर्य हैं, जोकि अपने उपा-सकको सद्बुद्धि प्रदान करते हैं। अतः भगवान् सूर्यसे 'धियो यो नः प्रचोदयात्' के द्वारा सद्बुद्धि की प्राप्तिके लिये प्रार्थना की गयी है।

मनुष्य-जीवनमें सद्बुद्धिकी विशेष आवश्यकता है। सद्बुद्धिसे ही मनुष्य अपना और संसारका कल्याण कर सकता है। जिस मनुष्यमें सद्बुद्धिका अस्तित्व होता है, वह सर्वदा उचितानुचितका यथार्थ विचारकर आत्मकल्याण कर सकता है और जिस मनुष्यमें सद्बुद्धिका अभाव होता है, वह उचितानुचितका यथार्थरूपसे विचार न कर सकनेके कारण आत्मकल्याण नहीं कर सकता। अतः मनुष्यमें सद्बुद्धिका होना परमावश्यक है। सद्बुद्धिकी प्राप्ति गायत्रोकी उपा-सनासे ही हो सकती है। अतः प्रत्येक द्विजको सद्बुद्धिकी प्राप्तिके लिये गायत्रीकी उपासना करनी चाहिये।

जो द्विज विधिपूर्वक गायत्रोकी उपासना करता है, उसे गायत्री माता सब कुछ प्रदान करती हैं, यह स्पष्ट लिखा है—

> प्रभावेणैव गायज्याः क्षत्रियः कौशिको वशी। राजर्षित्वं परित्यज्य ब्रह्मर्षिपदमीयिषान्॥ सामर्थ्यं प्राप चात्युचैरन्यद् भुवनसर्जने। किं किं न दद्याद् गायत्री सम्यगेवमुपासिता॥

> > ( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड ६।५५, ५६ )

'गायत्रीके प्रभावसे क्षत्रिय कौशिक (विश्वामित्र) ने विश्वको वशीकरण कर राजिको त्यागकर 'ब्रह्मिष' पद प्राप्त किया और उन्होंने गायत्रीके प्रभावसे ही अनेक उत्कृष्ट जगत् के निर्माणकी अपूर्व शक्ति प्राप्त की। अतः जो द्विज विधिपूर्वक गायत्रीकी उपासना करता है, उसे गायत्री माता क्या-क्या नहीं देतीं? सब कुछ प्रदान करती हैं।'

अतः द्विजमात्रको आत्मकल्याणार्थ सत्य-सनातन दिव्य ज्योतिः— स्वरूपा वेदमाता गायत्रोकी उपासना प्रतिदिन करनी चाहिये। गायत्रोकी उपासना करना प्रत्येक द्विजका आवश्यक धर्म और कर्तव्य है।

#### -10801-

#### गायत्री-उपासनाके अनेक भेद

गायत्रीकी उपासनाके अनेक भेद हैं। उनमें गायत्रीकी जपात्मक, पाठात्मक और हवनात्मक उपासना विशेष प्रचलित है। गायत्री-मन्त्रका जप करना जपात्मक उपासना, गायत्रीके स्तोत्र आदिका पाठ करना पाठात्मक उपासना और गायत्री-मन्त्रसे हवन करना हवनात्मक उपासना कही जाती है। इनमें गायत्रीकी जपात्मक उपासना सर्वश्रेष्ठ कही गयी है। भगवान् श्रीकृष्णने 'यज्ञानां जपयज्ञोऽस्मि' (गीता १०१२ प्र) ऐसा कहा है, वह गायत्री-जपके सम्बन्धमें ही कहा है। अतः गायत्रीका जप विशेष महत्त्व रखता है।

# वेदोंमें गायत्रीका महत्त्व

गायत्री-मन्त्र अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। गायत्री-मन्त्रमें 'देवस्य' यह जो पद है, वह परब्रह्म परमेश्वरका ही वाचक है। गायत्री-मन्त्रके प्रत्येक अक्षरमें परब्रह्मकी दिब्य ज्योति और दिब्य शक्ति विद्यमान है, जिसके द्वारा मनुष्यको परब्रह्मपरमेश्वरकी प्राप्ति होती है।

गायत्री परब्रह्मका स्वरूप है, अतः गायत्रीको ही 'परब्रह्म' कहते हैं। इस ब्रह्माण्डमें जो कुछ है, वह परब्रह्मस्वरूपा गायत्री ही है—

#### 'गायत्री वा इदं सर्वम्।'

( छान्दोग्योपनिषद् ३।१२।१ )

अतः गायत्रोसे बढ़कर और कोई महत्त्वपूर्ण मन्त्र नहीं है। इस-लिये मनुष्यको गायत्री-मन्त्रका जप सर्वदा करना चाहिये। गायत्री-मन्त्रके जपसे परब्रह्म परमेश्वरकी प्राप्ति होती है।

भगवान् शङ्कराचार्यजीने ब्रह्मसूत्र (१।१।२५) के शारीरिक भाष्यमें कहा है—'गायत्री-मन्त्रके जपसे ब्रह्मकी प्राप्ति होती है।'

भगवान् मनुने भी मनुस्मृति (२।८२) में लिखा है कि 'जो जापक तीन वर्षतक प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह पवनरूप और आकाशरूप होकर परब्रह्मको प्राप्त करता है।'

> तिद्त्यृषः समो नास्ति मन्त्रो वेद्बतुष्टये। सर्वे वेदाश्च यञ्जाश्च दानानि च तपांसि च ॥ समानि कलया प्राष्टुर्मुनयो न तिद्त्यृषः। बहुना किमिद्दोक्तेन यथावत् साधुसाधिता॥ द्विजन्मनामियं विद्या सिद्धिकामदुधा मता॥

> > (विश्वामित्रः)

'चारों वेदोंमें 'तत्सवितुर्वरेण्यम्' इत्यादि गायत्री-मन्त्रके सदृश और कोई महत्त्वपूर्ण मन्त्र नहीं है। समस्त वेद, यज्ञ, दान और तप् गायत्री-मन्त्रके सोलहवें हिस्सेके बराबर भी नहीं कहे गये हैं। अधिक क्या कहा जाय, गायत्रीको उपासना करनेपर यह (गायत्री) ब्राह्मणोंको सब प्रकारकी सिद्धियोंको देनेवाली है।'

> दुर्रुभा सर्वमन्त्रेषु गायत्री प्रणवान्विता। गायत्र्या नाधिकं किञ्चित् त्रयीषु परिगीयते॥

( स्कन्दपुराण, काशीखण्ड धाप्र१ )

'समस्त मन्त्रोंमें प्रणव (ॐ) से युक्त गायत्री दुर्लभ है। तीनों वेदोंमें गायत्रीसे बढ़कर और कोई मन्त्र नहीं है।'

न गायत्रीसमो मन्त्रः। (स्कन्दपुराण, काशीखण्ड ६।५२)

न गायज्याः परं परम् । ( भारद्वाजस्मृति १२।४२ )

न गायत्र्याः परो मन्त्रः। ( चाणक्यनीति )

गायत्री परमो मन्त्रः। (अग्निपुराण २८४।२)

गायत्र्यास्तु परं नास्ति । (देवीभागवत ११।३।१०, ११।२१।३६)

गायज्यास्तु परं नास्ति । ( संवर्तस्मृति २२० )

साविज्यास्तु परं नास्ति । ( अग्निपुराण २१५।५ )

साविज्यास्तु परं नास्ति । ( मनुसमृति २।८३ )

साचित्र्यास्तु परं नास्ति । ( वृहद् योगियाज्ञवल्वयसमृति २।६३ )

गायत्र्यतिगरीयसी। (वृहत्पाराशरसमृति ४।१६)

वेदोंमें भी गायत्रीमहिमाविषयक अनेक मन्त्र उपलब्ध हैं, जिनमेंसे कुछ मन्त्र उद्युत किये जाते हैं—

स्तुता मया वरदा वेदमाता प्रचोदयन्तां पावमानी द्विजानाम्। आयुः प्राणं प्रजां पशुं कीर्ति द्वविणं • ब्रह्मवर्चसं मद्यं दस्वा वजत ब्रह्मलोकम्॥ (अथवंवेद १६।७१।१)

'वेदोंकी माता गायत्री अपने उपासकको दीर्घायु, स्वस्थता, सन्तित, यश, कीर्ति, गौ आदि पशु, धन और ब्रह्मतेज प्रदान करती है तथा अन्तमें ब्रह्मलोकमें पहुँचाती है।'

'गायत्री वै प्राणः । स यत्कृत्स्नां गायत्रीमम्बाद । तत्कृत्स्नं प्राणः द्धाति ।' ( शंतपथत्राह्मण १।३।४।१४ )

'गायत्री ही प्राण है। केवल गायत्रीमन्त्रका जप करनेसे एक पूर्ण प्राणकी धारणा होती है।'

> 'इयं गायत्री'''' सर्वान् कामान् दोहाता।' ( शतपथवाह्मण ४।२।४।२१ )

'यह गायत्री अपने उपासकके लिये समस्त कामनाओं को पूर्णे करनेके कारण श्रेष्ठ कही गयी है।' 'तस्या ऽअग्निरेव मुखम् । यदि ह वा अपि बिह्नवाग्नावब्ध्याद्यति सर्वमेव तत्संद्द्वति, एवं हैवैवं विद्यद्यपि बह्निव पापं करोति सर्वमेव तत्सम्प्साय गुद्धः पूर्तोऽजरोऽमृतः सम्भवति ।'

( शतपथत्राह्मण १४।८।१४।१२ )

'गायत्रीका अग्नि ही मुख है। जैसे लोग बहुत लकड़ीको अग्निमें डालते हैं, तो वह उसको जला देता है. वैसे ही (ऐसा जाननेवाला अर्थात् गायत्रीका मुख अग्नि है, यह जाननेवाला) गायत्रीका उपासक यद्यपि बहुत-सा पाप भी करता है अर्थात् प्रतिग्रह आदि दोग करता है, उस सब पापराशिको पूर्णक्यसे पचाकर (भस्मकर) अग्निके तुल्य शुद्ध अर्थात् पापस्पर्शरहित तथा पवित्र अर्थात् प्रतिग्रहादि दोधोंसे उत्पन्न पापके फलके सम्बन्धसे रहित हो जाता है। गायत्रीके इस विज्ञानसे उसे कममुक्तिकप फल मिलता है। गायत्रीकी उपासनासे मनुष्य गायत्रीकप होकर अजर-अमर हो जाता है।

'सा हैषा गयान् तत्रे' ( तस्य प्राणान् त्रायते )। ( शतपथब्राह्मण १४।=।१५।७ )

'यह गायत्री अपने उपासकके प्राणोंकी रक्षा करती है।'

'तेजो वै गायत्री, तमः पाप्मा रात्रिस्तेन तेजसा तमः पाप्मानं तरन्तीति।' (गोपथत्राह्मण ४।४।४)

'गायत्रो ही तेज है और रात्रि पापरूपी अन्धकार है। इसलिये गायत्रीके तेजसे पापरूपी अन्धकार दूर हो जाता है।'

'गायत्री वा इदं सर्वं भूतं यदिदं किश्च वाग्वै गायत्री, वाग्वा इदं सर्वं भूतम् , गायति च त्रायते च।'

( छान्दोग्योपनिषद् ३।१२।१)

'इस संसारमें स्थावर-जङ्गमात्मक जो पदार्थ हैं, वे सभी गायत्री ही हैं। वाक् हो गायत्री है। वाक् ही सबकुछ है। वाक् ही गायन करती है और वही सबकी (अपने उपासकों की) रक्षा करती है।'

नृसिंहपूर्वतापनीयोपनिषद् (४।२) में भी 'गायत्री वा इदं सर्वम्०' आदि द्वारा गायत्रीका महत्त्व गाया गया है।

इसी प्रकार और भी गायत्रीके महत्त्वके सम्बन्धमें कहा गया है— अथर्ववेद (१६।७१।१) में गायत्रीको 'वेदमाता' कहा है—-'स्तुता मया वरदा वेदमाता।' नारायणोपनिषद् (१४।३४) में गायत्रीको 'वेदोंकी माता' कहा है— 'गायत्री छन्दसां माता।'

छान्दोग्योपनिषद् (३।१२।१) में गायत्रीको परव्रह्मस्वरूपा, सर्वात्मिका और सर्वस्वरूपा कहा गया है।

शतपथजाह्मण (१।३।४।१४) में गायत्रींको 'प्राण' कहा है— 'गायत्री वै प्राणः।'

शतपथत्राह्मण (४।२।४।२०) में गायत्रीको 'यज्ञ' कहा है— 'यज्ञो वे गायत्री।'

शतपथत्राह्मण (६।४।२।७) में गायत्रीको 'अप्ति' कहा है— 'अप्तिचैं गायत्री।'

शतपथवाह्मण (१४।८।१५।७) में गायत्रीकी 'प्राणरक्षिणी' कहा है—'तस्य (उपासकस्य) प्राणान् त्रायते।'

ऐतरेयब्राह्मण (३।३।३४।३) में गायत्रीको 'ब्रह्म' कहा है। गोपथब्राह्मण (४।४।४) में गायत्रीको 'तेज' कहा है।

बोधायनगृह्यशेषसूत्र (३।६।१) में गायत्रीको 'वेदमाता' कहा

भगवद्गीता (१०।३५) में भगवान् श्रीकृष्णने कहा है—'छन्दोंमें में गायत्री हूँ'—'गायत्री छन्दसामहम्।'

मनुस्मृति (२। ६१) में गायत्रीको 'वेदका मुख' कहा है— 'सावित्री (गायत्री) ब्रह्मणी मुखम्।'

गायत्रीकल्पमें गायत्रीको 'वेदका मूल' कहा है—'गायत्री वेदमूला स्यात्।'

वेदोंमें गायत्रीको सर्ववेदात्मक, सर्वदेवात्मक और सर्वात्मक कहा है।

वेदोंमें गायत्रीको 'मोक्षका साधन' कहा है।

वेदोंमें गायत्रीको मृत्युलोकका 'कल्पवृक्ष' अथवा 'कामधेनु' कहा गया है।

भगवान् आद्य शङ्कराचार्यने गायत्रीको 'जगन्माता' कहा है।

१. 'गायत्री छन्दसां माता ।' (नारदपुराण ७।६३)

उपर्युक्त वेदादि शास्त्रोंसे सिद्ध है कि—वेदोंमें गायत्री—मन्त्रसे बढ़कर दूसरा कोई मन्त्र नहीं है। इसीलिये वैदिक-मन्त्रोंमें गायत्रीमन्त्र सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण और प्रतिष्ठित है। अतः द्विज, विशेषतः ब्राह्मण गायत्रीको अपना जीवन, प्राण और सर्वस्व समभक्तर उसकी सर्वदा उपासना करे। गायत्रीकी उपासनासे ही मनुष्य गायत्रीके यथार्थ तत्त्वको जान सकता है। गायत्रीके यथार्थ तत्त्वको जान नेसे ही मनुष्य सबकुछ जान सकता है और सबकुछ प्राप्त कर सकता है। अतः मनुष्यको जीवनपर्यन्त गायत्रीकी उपासनाद्वारा अपना मानव-जीवन सफल बनाना चाहिये।

\_ <del>- 50条</del>G-

#### गायत्री वेदजननी

'वेदो नारायणः साक्षात्' (श्रीमद्भागवत ६।१।४०) के अनुसार वेद स्वयं नारायणस्वरूप हैं। नारायणस्वरूप वेदोंकी माता होनेका गौरव 'गायत्रो'को ही है। अतएव गायत्रीको वेदोंकी जननी कहा हैं— 'गायत्री वेदजननी' (पद्मपुराण, स्वर्गखण्ड ५३।५८)।

स्वयं गायत्री माताने कहा है कि मैं समस्त वेदोंकी माता हूँ— 'माताऽहं सर्ववेदानाम्' (पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड १७।२८६)।

गायत्री साक्षात् नारायणस्वरूप वेदोंकी माता होनेके कारण मनुष्यमात्रके लिये कल्याणकारिणी कही गयी है—

'गायत्री सर्ववेदानां माता श्रेयस्करी शिवा।'

( लोगाक्षिस्मृति )

गायत्री माताकी अद्भुतशक्ति और महिमा है, अतएव गायत्रीसे वेर, स्वस्ति, स्वाहा, स्वधा और दीक्षाकी उत्पक्ति हुई, यह स्पष्ट लिखा है—

> गायत्री प्रभवा वेदा वेदात्सर्वे स्थितं जगत्। स्वस्ति स्वाहा स्वधा दीक्षा पता गायत्रिजाः स्मृताः॥

( पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड ६४।६४ )

'गायत्रीसे समस्त वेद उद्भूत हुए और उन वेदोमें समस्त संसार स्थित है। स्वस्ति, स्वाहा, स्वधा और दीक्षा—ये सभी गायत्रीसे ही उत्पन्न हुए हैं।' जिस प्रकार गायत्री वेदोंकी माता है, उसी प्रकार वह देवताओं-को भी माता है— ''गायत्री देवजननी' (कूर्मपुराण, उत्तरार्घ १४।५८)।, 'गायत्री सर्वदेवानाम्' (पद्मपुराण, मृष्टिखण्ड १७।३२५)। अतएव जिस प्रकार देवता समस्त लोकोंमें तथा स्थावर, जङ्गममें व्याप्त हैं, उसी प्रकार गायत्री भी देवताओंकी माता होनेके कारण समस्त लोकोंमें तथा समस्त चराचरमें व्याप्त हैं। गायत्रीकी सर्वव्यापकताके सम्बन्धमें छान्दोग्योपनिषद् (३।१२।१) में भी स्पष्ट उल्लेख है।

जो गायत्री वेदोंकी, देवताओंकी और स्वस्ति, स्वाहा आदिकी माता हैं, उन मातृस्वरूपा गायत्रीका गायत्री-मन्त्रके जप करनेसे चारों वेदोंके स्वाध्यायका पुण्य-फल प्राप्त होता है। अतः द्विजातिमात्रके लिये गायत्री माता उपास्य हैं।

वेदमाता गायत्री चारों वेदोंकी सारभूत, चारों आश्रमोंकी अवलंबनीय, वर्णत्रयकी प्राणस्वरूप, मनुष्यमात्रकी परमानन्दस्वरूप, अपने (गायत्रीके) उपासकोंकी मोक्षस्वरूप और समस्त लोकोंकी आराघनीय हैं।

#### गायत्री और वेद

गायत्री वेद-माता है। यह परब्रह्म परमेश्वरकी आदिशक्ति है। 'या सर्वे जगत्कर्तुं शक्तोति सा शक्तिः' के अनुसार जो समस्त जगत्-का निर्माण करनेमें समर्थ है, उसको 'शक्ति' कहते हें। व्याकरणके अनुसार शक्ति शब्द स्त्रीलिङ्ग है, अतः वह स्त्रीरूपसे पूजित है।

गायत्री स्वयं जिस प्रकार सर्वदा सुस्थिर और सुरक्षित रहती है, उसी प्रकार यह वेदोंको भी सर्वदा सुरक्षित रखती है। इसीलिये महाप्रलयमें भी वेदोंका लय नहीं होता—'नैव वेदाः प्रलीयन्ते महा-प्रलयेऽपि।'

१. 'जननी सर्वदेवानां गायत्री परमाङ्गना ।'

<sup>(</sup> पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड १७।३२५ )

<sup>&#</sup>x27;गायत्री समस्त देवताओं की जननी प्रकृतिस्वरूप श्रेष्ठ अङ्गना है।'

महाप्रलयके समय चारों वेद अपनी माता गायत्रीमें विलीन हो जाते हैं और वे गायत्रीकी कृपासे सर्वदा सुरक्षित रहते हैं।

गायत्री और वेदका परस्पर अभेद सम्बन्ध है। अतएव चारों वेदोंमें गायत्री-मन्त्रका उल्लेख है। 'ॐ भूभुंवः स्वः तत्सिवतु-चरेण्यम्०' (शु० य० ३६१३) इस गायत्री-मन्त्रमें भूः, भुवः और स्वः—ये तीन व्याहृतियाँ हैं, जो कि वेदोंमें प्रधान हैं। इन तीनों व्याहृतियोंको क्रमशः ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदरूपमें ग्रहण किया गया है। इस विषयका उल्लेख छान्दोग्योपनिषद् (११३७) के शाङ्कर-भाष्यमें इस प्रकार किया गया है—

'मूरिति व्याहृतिमृग्भ्यो जन्नाह्न, भुव इति व्याहृति यज्ञुभ्यः, स्व इति सामभ्य इति ।'

अर्थात् भूः इस व्याहृतिसे ऋग्वेद, भुतः इस व्याहृतिसे यजुर्वेद और स्वः इस व्याहृतिसे सामवेदका ग्रहण किया गया है।

शुक्लयजुर्वेद (१८१६) में भो इसी विषयका आध्यात्मिक रूपमें वर्णन किया गया है—

'ऋचो नामास्मि यजुं एषि नामास्मि सामानि नामास्मि।'

भूः, भुवः और स्वः—ये तीनों व्याहृतियाँ क्रमशः ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदसे सम्बन्धित हैं। अतः तीनों व्याहृतियाँ वेदोंका ही स्वरूप है, यह तैतिरीयोपनिषद् (अनु० ५।२।१) में भी कहा गया है—

'भूरिति ऋचः, भुवः इति सामानि, सुवः ( स्वः ) इति यजूषि।'

'भू से ऋवेद, भुवः से सामवेद और सुवः (स्वः) से यजुर्वेदका ग्रहण होता है।'

अतः वेदत्रयोद्वारा व्याहृतिसहित गायत्रीकी उपासना करनी चाहिये।

गायत्री-तन्त्र (तृतीय ब्राह्मण, पटल १) में भी कहा है— 'गायत्री च स्वयं वेदः प्रणवत्रयसंयुतः।'

अर्थात् अकार, उकार और मकार—इन तीनों प्रणवों (वर्णों) से संयुक्त वेद साक्षात् स्वयं गायत्री ही है।

ज्ञानसङ्कलिनीतन्त्र (पटल १०१।१) में प्रणवको वेदस्वरूप कहा गया है—

#### अकारश्चेत ऋग्वेद उकारो यदुरुच्यते। मकारः सामवेदस्तु ज्ञिषु युक्तोऽप्यथर्वणः॥

'प्रणव (ॐ) वेदका मुख्य स्वरूप है, जो कि वेदोंमें सर्वप्रथम प्रयुक्त होता है। प्रणवमें अकार, उकार तथा मकार (अ, उ, म्) ये तीन वर्ण क्रमशः ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदके रूपमें विद्यमान हैं।'

अतः स्पष्ट है कि प्रणव एवं तीनों व्याहृतियोंसे युक्त वेद साक्षात् गायत्रीस्वरूप है। अतएव गायत्रीस्वरूप वेदको गायत्रीमूलक कहा गया है—

> 'गायत्रीमूलका वेदाः।' ( मार्कण्डेयस्मृति ) 'गायत्रीमूलको वेदः।' ( लौगाक्षिस्मृति )

गायत्रीको ही 'ओङ्कार' कहा गया है—
'ओमिति ब्रह्म ।' (तैतिरीयोपनिषद् ८।१)
'ब्रह्म गायत्रीति ।' (शतपथत्राह्मण ६।६।२।७)

अतः ओङ्कार शब्दसे गायत्री ही सिद्ध है। गायत्रीकी उपासना-विधिका प्रतिपादक चौबीस अक्षरोंका गायत्री-छन्दवाला सावित्री-मन्त्र कहा जाता है। वह सावित्री-मन्त्र 'भूः, भूवः, स्वः' इन तीन व्याहृतियों-से युक्त 'तत्सवितुर्वरेण्यम्०' इत्यादि कहा गया है।

जिस प्रकार गायत्रीको ओङ्कार कहा गया है, उसी प्रकार ओङ्कारको भी गायत्री-मन्त्र कहा गया है—

> ओङ्कारस्तु परं ब्रह्म गायत्री स्यात्तदक्षरम् । एवं मन्त्रो महायोगः साक्षात्सार उदाहृतः॥

( उशनःसंहिता ३।५२।१)

'ओङ्कार परं ब्रह्म है और गायत्री उसका अक्षर है। इस प्रकार गायत्री-मन्त्र और प्रणवात्मक परं ब्रह्म—इन दोनोंका महायोग साक्षात् सार बतलाया गया है।'

प्रणव गायत्री है। गायत्रीके मुखसे वेद उत्पन्न होते हैं। क्योंकि प्रणव गायत्रीका ज्योतिःस्वरूप है, अतः ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद-संज्ञक वेद गुणभेदसे गायत्रीके ही सगुणरूप हैं।

'वाङ्मयं प्रणवः सर्वं तस्मात्र्रणवमभ्यसेत्।'

(याज्ञवल्बयसंहिता, पूर्वार्घ)

'समस्य वैदिक वाङ्मय गायत्रीमय प्रणव है, इसलिये प्रणवकाः अभ्यास करना चाहिये।' अतः समस्त वैदिक वाङ्मय प्रणव ही है, इसलिये प्रणवका प्रयोग सर्वत्र करना चाहिये। महर्षि याज्ञवल्क्यने भी 'प्रणवं प्राक् प्रयुक्षीत' (याज्ञवल्क्यशिक्षा) के द्वारा वेदारम्भके पूर्व प्रणवके प्रयोग-को आवश्यक बतलाया है।

#### -- --

# गायत्री और सूर्य

द्विजातिके लिये सन्ध्योपासन नित्य और आवश्यक कर्तव्य कहा गया है। सन्ध्योपासनको 'ब्रह्मोपासन' भी कहा जाता है, क्योंकि सन्ध्योपासनमें साक्षात् ब्रह्मकी उपासना होती है। अतएव श्रुतिमें कहा गया है—

### 'यः सन्ध्यामुपासते ब्रह्मेच तदुपासते।'

अर्थात् 'जो सन्ध्योपासन करता है, वह ब्रह्मकी ही उपामना करता है।'

इसीलिये गायत्रीको भी 'ब्रह्मगायत्री' कहते हैं। वह ब्रह्म ही प्रतीक-रूपमें 'आदित्य' है—

'आदित्यो ब्रह्म ।' ( छान्दोग्योपनिषद् ३।१६।१ )
'असावादित्यो ब्रह्म ।' ( तैत्तिरीयाण्यक २।२ )
'असौ यः स आदित्यः ।' ( शतपथन्ना० १०।५।१।४, १४।१।१।६ )

सन्ध्योपासनमें गायत्रीका जप और सूर्योपासना प्रधान है। इसीलिये सन्ध्योपासनमें ब्रह्म-गायत्रीका जप और सूर्यकी उपासना विशेषरूपसे की जाती है। सन्ध्योपासनमें गायत्रीका जो जप किया जाता है, वह भगवान सूर्य (ब्रह्म) की ही उपासना है। गायत्री-मन्त्र सूर्यदेव (सविता) को उद्देश्य करके ही प्रवृत्त हुआ है। अतः गायत्री-मन्त्रके द्वारा सूर्य (ब्रह्म) की उपासना की जाती है।

, गायत्रीका आध्यात्मिक अर्थ परमात्मा है और आधिदैविक अर्थ है सूर्य। 'षू प्रेरणे' (घातुपाठ ६।१२४) और 'षूङ् प्राणि-प्रसवे' (घातुपाठ ४।२४) के अनुसार विश्वको जन्म देनेवाला तथा प्रेरक

परमात्मा सिविता है, जो कि परमात्मा है। इसलिये गायत्री-मन्त्रमें सूर्यके रूपमें परब्रह्म परमेश्वरकी ही उपासना बतलायी गयों है। अतः सूर्य परब्रह्म परमेश्वरके ही प्रतीक हैं और उन्हींकी विभूति हैं।

गायत्री-मन्त्रमें कहे गये 'सवितुः' पदसे 'सूर्यका ही ग्रहण होता है। अतः सूर्य सविताका ही पर्यायवाची शब्द है।

'असौ वा आदित्यो देवः सविता।'

( शतपथत्रा० ६।३।१।२० )

'आदित्योऽपि सवितैवोच्यते।' ( निरुक्त, दैवतकाण्ड ४।३१ )

गायत्री सवितताकी शक्ति है। सविताकी शक्ति ही 'गायत्री' के नामसे प्रसिद्ध है और वह इसी शक्तिकी उपासनाके लिये देवी रूपमें किल्पत कर ली गयी है।

गायत्री सूर्यंकी शक्तिसे अनुप्राणित है। अतः गायत्रीका घ्यान करनेसे सूर्यंका स्वरूप प्रकट हो जाता है और सूर्यंका घ्यान करनेसे गायत्रीका स्वरूप प्रकट हो जाता है। अतः गायत्री और सूर्यंका परस्पर अभिन्न सम्बन्ध है, जो वाच्य-वाचकरूपसे निर्दिष्ट है—

> वाच्यवाचकसम्बन्धो गायः सिवतुर्द्रयोः। वाच्योऽसौ सविता साक्षाद् गायत्री वाचिका परा॥

> > (स्कन्दपुराण, काशीखण्ड, पूर्वार्घ ६।५४)

'सूर्य और गायत्रोका परस्पर वाच्य-वाचक सम्बन्ध है। सूर्य तो गायत्रीके साक्षात् वाच्य हैं और गायत्री उन सविताकी वाचिका है।'

> गायत्रीमन्त्रतोयाद्यं दत्तं येनाञ्जलित्रयम्। काले सवित्रे किं न स्यात्तेन दत्तं जगरत्रयम्॥

> > (स्कन्दपुराण ४।६।४६)

'प्रजानां च प्रसवनात् सिवतेत्यिभिधीयते ।' (विष्णुधर्मोत्तरपुराण)
 'प्रजाओंकी उत्पत्ति करनेके नारण विद्वान् पुरुष उसे सिवता
 कहते हैं।'

सविता सर्वभावानां सर्वभावांश्च सूयते। सवनात् प्रेरण।च्चैव सविता तेन चोच्यते।।

( वृहद्योगियाज्ञवल्क्य-स्मृति ६।५५-५६ )

'समस्त प्राणियोंके सभी भावोंको उत्पन्न करनेसे, यज्ञस्वरूप होनेसे अगेर बुद्धिके प्रवर्तक होनेसे वे 'सविता' कहे जाते हैं।'

'गायत्री मन्त्रद्वारा जलको अभिमन्त्रितकर जिसने भगवान् धूर्यको यथासमय तीन अञ्जलियाँ अर्पित कीं, उसने तीनों लोकोंको भला क्या नहीं दे दिया ।'

> तां देवीमुपतिष्ठन्ते ब्राह्मणा ये जितेन्द्रियाः। सूर्यलोकं ते प्रयान्ति कमान्मुक्तिं च पार्थिव॥

> > (पद्मपूराण)

'जो ब्राह्मण जितेन्द्रिय होकर गायत्रो देवोकी उपासना करते हैं, वे सूर्यलोकमें जाते हैं और हे राजन् ! इस प्रकार कमसे वे मुक्तिको प्राप्त करते हैं।'

अन्य लोग—'ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसिजासनसिविष्टः' से सूर्यमण्डलमें भी नारायण या परब्रह्मको ही ब्रह्म-गायत्रीका परम उपास्य तत्त्व मानते हैं।

सुतरां प्रत्येक द्विजको गायत्री और सूर्यकी उपासना अवश्य करनी चाहिये। जो द्विज गायत्री और सूर्यकी प्रतिदिन उपासना करते हैं, वे इस लोकमें अभ्युदय (सांसारिक उन्नति) और परलोकमें निःश्रेयसा (मुक्ति) को प्राप्त करते हैं।

# गायत्री और ब्राह्मण

गायत्री और बाह्मणका सम्बन्ध अत्यन्त घनिष्ठ है। उपनयन-संस्कारद्वारा ही बाह्मण-क्षत्रियादि वर्ण द्विजत्वको प्राप्त होते हैं। उपनयन-संस्कारमें बाह्मणादि द्विजको गुरुके द्वारा 'गायत्री-मन्त्र' की दीक्षा दी जाती है, जो उनके लिये आजीवन उपास्य है। विशेषकर बाह्मणके लिये तो गायत्रीकी उपासना परम आवश्यक है; क्योंकि इसके बिना वह केवल नामधारी बाह्मण रह जाता है, जिसे यथार्थतः बाह्मण नहीं कहा जा सकता। यथार्थ बाह्मण तो वही है, जो गायत्री-का उपासक है—

> गायत्रीजपरुद् भक्तया सर्वपापैः प्रमुच्यते । गायत्रीजपशुद्धो हि शुद्धो ब्राह्मण उच्यते ॥

> > (शिवपुराण, विद्येश्वरसंहिता १५।१८)

'भक्तिपूर्वक गायत्री-जप करनेवाला समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है। गायत्री-जपसे पवित्र बाह्मण ही पवित्र या शुद्ध ब्राह्मण कहा जाता है।'

'बृहत्सन्ध्याभाष्य' में तो यहाँ तक कहा गया है कि जो ब्राह्मण बारह लाख गायत्री-मन्त्रका जप करता है, वही 'पूर्ण ब्राह्मण' कहलाता है—

'लक्षद्वादशयुक्तस्तु पूर्णो ब्राह्मण ईरितः।'

जो चौबीस लाख गायत्री-मन्त्रका जप करता है, वह 'सुपात्र' बाह्मण' कहा जाता है—

> चतुर्विशतिलक्षं वा गायत्र्या जपसंयुतः। ब्राह्मणस्तु भवेत् पात्रम् .....।।

> > ( शिवपुराण, विद्येश्वरसंहिता १५।१४)

लक्षद्वादशयुक्तस्तु पूर्ण ब्राह्मण इङ्गितः। गायज्या लक्षद्दीनस्तु वेदकार्ये न योजयेत्॥

(शिवपुराण, विद्येश्वरसंहिता ११।४६।६७)

'गायत्रीका बारह लाख जप करनेपर ही पूर्ण ब्राह्मण होता हैं और जो एक लाख गायत्री-जपसे हीन है, उसे वैदिक कर्ममें नियुक्त नहीं करना चाहिये।'

बृहत्पाराशरस्मृति (५११४) में लिखा है कि जो ब्राह्मण गायत्री-जपसे विहीन है, वह ब्राह्मण्टवको प्राप्त नहीं कर सकता।

'सावित्रीविहीनो यो वै न विप्रत्वमवाष्नुयात्।'

गायत्री-मन्त्र द्विजत्वका सम्पादक है। अतः द्विजत्वकी प्राप्तिके लिये ब्राह्मणको प्रतिदिन गायत्रीका जप करना चाहिये। गायत्रीका जप 'द्विजधमं' कहा गया है। उस द्विजधमंकी रक्षा गायत्रीके जपसे ही होती है। गायत्रीके जपके विना ब्राह्मण भी ब्राह्मणत्वसे च्युत हो जाता है—

'अज्ञात्वा चैव गायत्रीं ब्राह्मण्यादेव द्वीयते ।'

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।७१ )

अतः ब्राह्मणको अपने ब्राह्मणत्वकी रक्षाके लिये प्रतिदिन गायत्री-का जप करना चाहिये।

> गायज्युपासना नित्या सर्ववेदैः समीरिता। यया विना त्वधः पातो ब्राह्मणस्यास्ति सर्वधा॥ तावता कृतकृत्यस्वं नान्यापेक्षा विजस्य हि। गायत्रीमात्रनिष्णातो द्विजो मोक्षमवाष्त्रयात्॥

(देवीभागवत १२।८।८६-६०)

'समस्त वेदोंमें गायत्रीकी उपासना नित्य कही गयी है। अतः गायत्रीकी उपासनाके बिना ब्राह्मणका सर्वथा अघःपतन होता है। द्विज गायत्रीकी उपासनासे ही कृतार्थ हो जाता है, उसे अन्य किसी उपासनाकी अपेक्षा नहीं होती। अतः जो द्विज केवल गायत्री-उपासनामें निष्णात है, वह मोक्षको प्राप्त होता है।

महाराज मनुने गायत्रीके ज्ञाताकी विशेष प्रशंसा की है— सावित्रीमात्रसारोऽपि वरं विषः सुयन्त्रितः। नायन्त्रितस्त्रिवेदोऽपि सर्वाशी सर्वविक्रयी॥

(मनुस्मृति २।११८)

'केवल गायत्रीको जाननेवाला ही संयमी (जितेन्द्रिय) ब्राह्मण श्रेष्ठ है, किन्तु तीनों वेदोंका ज्ञाता होनेपर भी जो असंयमी, सर्वभक्षी और समस्त वस्तुओंको वेचनेवाला है, वह श्रेष्ठ नहीं है।'

योगि याज्ञवल्क्यने भी स्वल्पान्तरसे यही बात कही है— गायत्रीमात्रसन्तृष्टो वरं विशः सुयन्त्रितः।

गायत्रीमात्रसन्तुष्टो वरं विष्यः सुयन्त्रितः । नायन्त्रितश्चतुर्वेदः सर्वोशी सर्वविक्रयी॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।७६,७७)

'केवल गायत्रो-मन्त्रसे ही सन्तुष्ट (कृतकृत्य ) सदाचारी संयमी आह्मण तो मान्य है, किन्तु चारों वेदोंका ज्ञाता होनेपर भी जो असंयमी, सर्वभक्षी और सर्वविकयी है, वह मार्गस्थ या मान्य नहीं है।

भगवान् वेदव्यासजीने भी कहा है-

गायत्रीमात्रसारोऽपि वरं विषः सुसंयतः। नायन्त्रितश्चतुर्वेदी सर्वाशी सर्वविक्रयी॥

( पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड १७।२८८ )

'केवल गायत्रीमात्रको जाननेवाला ही संयमी ब्राह्मण श्रेष्ठ है, किन्तु चारों वेदोंको जाननेवाला भी जो असंयमी, सर्वभक्षी और सर्व-विक्रयी है, वह श्रेष्ठ नहीं है।'

पाराशरस्मृति ( = 1३२ ) में भी गायत्रीसे रहित ब्राह्मणकी निन्दा और गायत्रीके तत्त्वको जाननेवालेको प्रशंसा की गयो है—

> गायत्रीरहितो विप्रः शुद्राद्प्यशुचिभवेत्। गायत्रीब्रह्मतस्वज्ञाः सम्पूज्यन्ते द्विजोत्तमाः॥

'गायत्रीसे रहितं वाह्मण शूदसे भी अधिक अपितत्र होता है। गायत्रीरूप वेदके तत्त्वको जाननेवाले ब्राह्मण पूजित होते हैं।' पद्मपुराणमें लिखा है कि जो द्विज उपनयन-संस्कारके बाद लगातार तीन दिन गायत्री-मन्त्रका जप नहीं करता, वह द्विजत्वसे च्युत हो जाता है और जो लगातार सात दिन (एक सप्ताह) गायत्री-मन्त्र-का जप नहीं करता, वह जीवित ही 'पतित' हो जाता है तथा मरनेके बाद चाण्डाल, व्याघ्न अथवा शूकर-योनिको प्राप्त होता है। अतः ब्राह्मणके लिये गायत्रीका जप आवश्यक है। गायत्रीके जपसे ब्राह्मण समस्त प्रकारकी शक्ति-सामर्थ्यको प्राप्तकर मोक्षतकको प्राप्त कर लेता है।

स्कन्दपुराणमें लिखा है कि जो ब्राह्मण गायत्रीका जप करता है, वह असन् प्रतिग्रह एवं अन्य दोष आदिके पापोंसे मुक्त हो जाता है। जो ब्राह्मण पुष्कर तीर्थमें स्नानकर गायत्रीका ग्यारह हजार जप करता है, वह असन् प्रतिग्रहजनित पापसे निवृत्त हो जाता है। जो ब्राह्मण ब्रह्मचयंपूर्वक गायत्रीका चौबीस लाख जप पूर्णकर प्रतिदिन तीन हजार गायत्रीका जप करता है, वह अद्भुत शक्तिशाली बन जाता है और वह गायत्री-मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलरूपी वज्रसे देत्य, दानव, राक्षस, भूत, प्रते, पिशाच आदिकी कूर बाघाओं और सभी प्रकारके रोग तथा नजर आदि दोषोंको नष्ट कर देता है। अतः प्रत्येक ब्राह्मणको गायत्रीका जप प्रतिदिन करना चाहिये। जो ब्राह्मण उत्तम, मध्यम अथवा अधम किसी भी रूपमें गायत्रीका जप प्रतिदिन करता है, वह कभी किसी भी पापसे लिप्त नहीं होता, यह स्वष्ट लिखा है—

#### सहस्रपरमां देवीं शतमध्यां दशावराम्। गायत्रीं च जपन् वित्रो न स पापेन लिप्यते॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति १०।११-१२ )

'प्रतिदिन एक हजार गायत्रीका जप श्रेष्ठ, सौ बार गायत्रीका जप मध्यम और दस बार गायत्रीका जप अधम है। जो ब्राह्मण किसी भी रूपमें गायत्रीका जप करता है, वह पापसे लिप्त नहीं होता।

दुःखका विषय है कि आजका ब्राह्मण केवल दान लेना जानता है, वह गायत्रीका जप करना नहीं जानता। दान लेनेसे उसे ग्रतिग्रही बनना पड़ता है। इसके निवारणार्थ केवल गायत्रीका जप ही सर्वश्रेष्ठ उपाय है। अतः दान लेनेवाले ब्राह्मणको कमसे-कम ग्यारह हजार गायत्री-मन्त्रका जप प्रतिदिन करना चाहिये। ऐसा करनेसे ही ब्राह्मण प्रतिग्रहजन्य दोषसे मुक्त हो सकता है। शास्त्रोंमें गायत्री-मन्त्रके जपकी महिमा अनन्त है। हम यहाँ ऐसे ही कतिपय वचन उद्धृत करते हैं—

जप्येनैव हि संसिद्ध्येद् ब्राह्मणी नात्र संशयः। कुर्यादन्दन्न वा कुर्यान्मेत्रो ब्राह्मण उच्यते॥

( मनुस्मृति २।५७ )

'ब्राह्मण गायत्रीके जपसे ही सिद्धिको प्राप्त करता है, इसमें सन्देह नहीं। वह दूसरा कुछ करे अथवान करे, किन्तु गायत्री जपके प्रभावसे ब्रह्ममें लीन होकर सभीका ''मित्र' कहलाता है।'

गायत्री वेदजननी गायत्री पापनाशिनी।
गायत्रयाः परमं नास्ति दिवि चेद्व च पावनम्॥
द्वस्तत्राणप्रदा देवी पततां नरकाणेवे।
तस्मात्तामभ्यसेन्नित्यं ब्राह्मणो नियतः शुचिः॥
गायत्रीजाप्यनिरतं दृष्यक्वयेषु भोजयेत्।
तस्मिन्न तिष्ठते पापमिष्वन्दुरिव पुष्करे॥
जष्येनैव तु संसिद्ध्येद् ब्राह्मणो नात्र संशयः।
कुर्यादन्यन्न वा कुर्यान्मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ॥

( शङ्घसमृति १२।११-१४)

'गायत्री वेदोंकी माता और समस्त पापोंका नाश करनेवाली है। गायत्रीसे बढ़कर इहलोक और द्युलोकमें पिवत्र करनेवाला मन्त्र नहीं है। गायत्री नरकरूपी समुद्रमें गिरनेवालोको हाथका सहारा देकर बचा लेती है। इसलिये ब्राह्मणको नियमपूर्वक शुद्ध होकर प्रतिदिन गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये। गायत्री-जपमें लगे हुए ब्राह्मणको ही देव एवं पितृकार्योंमें भोजन कराना चाहिये। उस व्यक्तिमें पाप वैसे ही नहीं ठहर पाता, जैसे कमल-पत्रपर जलबिन्दु।'

> सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य बहिरेतित्रिकं द्विजः। महतोऽप्येनसो मासास्वचेवाहिर्विमुच्यते॥

( मनुस्मृति २।७६)

'जो ब्राह्मण ग्रामसे बाहर एकान्त स्थानमें प्रणव (ओङ्कार) और तीन व्याहृतियोंके सहित गायत्री-मन्त्रका एक हजार बार जप

१. मित्रका अर्थ है सूर्य । सूर्यदेवतासे सम्वन्धित गायत्री-मन्त्रके जपके कारण ही ब्राह्मण मैत्र (मित्रोपासक) कहलाता है।

२. यह क्लोक अधिकांश स्मृतियोंमें प्राप्त होता है।

प्रतिदिन करता है, वह एक ही महीनेमें बड़े-बड़ पापोंसे उस प्रकार छूट जाता है, जिस प्रकार कैंचुलोसे सर्प छूट जाता है।'।

यही वात वृहद्योगियाज्ञवल्क्यस्मृति (४।४८) में भी ठीक इसी प्रकारके श्लोकमें कही गयी है।

अहन्यहिन योऽधीते गायत्रीं वै द्विजोत्तमः।
मासेन मुच्यते पापादुरगः फञ्चुकाद्यथा॥
गायशीं यस्तु विष्रो वै जपते नियतः सदा।
स याति परमं स्थानं वायुभूतः स्वमूर्तिमान्॥
(संवर्तस्मृति २२३, २२४)

'जो श्रेष्ठ ब्राह्मण प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह एक ही मासमें पापोंसे उस प्रकार छूट जाता है, जिस प्रकार केंचु नीसे सर्प छूट जाता है। जो ब्राह्मण नियमपूर्वक सदा गायत्रीका जप करता है, वह मृत्युके अनन्तर वायुभूत एवं स्वरूपनिष्ठ हो परमपदको प्राप्त करता है।'

गायत्री जपते यस्तु द्वौ काठौ ब्राह्मणः सदा। तया राजन् स विश्लेयः पङ्किपावनपावनः॥ कामकामो छभेत् कामं गतिकामस्तु सद्गतिम्। अकामस्तु तदाष्नोति यद् विष्णोः परमं पदम्॥ (विष्णुघर्मोत्तरपुराण ३)

'राजन्! जो ब्राह्मण प्रातःकाल और सायंकाल दोनों समय सर्वदा गायत्री-जप करता है, वह उसके प्रभावसे पङ्कितावनोंको भो पित्र कर देता है। जो सकाम-भावसे गायत्रीका जप करता है, उसे अभोष्ट वस्तुकी प्राप्ति होती है। जो श्रेष्ठ गित चाहता है, उसे सद्गित मिलती है और जो निष्काम-भावसे जप करता है, उसे भगवान् विष्णु-कि परमपदकी प्राप्ति होती है।'

> तदित्यृचः समो नास्ति मन्त्रो वेदचतुष्टये। सर्वे वेदाश्च यहाश्च दानानि च तपांसि च॥ समानि कलया प्राहुर्मुनयो न तदित्यृचः। बहुना किमिहोक्तेन यथावत् साधुसाधिता॥ द्विजनमनामियं विद्या सिद्धिकामदुघा मता॥

(विश्वामित्रः)

'चारों वेदोंमें 'तत्सिवितुर्वरेण्यम्' इत्यादि गायत्री-मन्त्रके सदृश और कोई महत्त्वपूर्ण मन्त्र नहीं है। समस्त वेद, यज्ञ, दान और तप— गायत्री-मन्त्रके सोलहवें हिस्सेके बराबर भी नहीं कहे गये हैं। अधिक क्या कहा जाय, गायत्रीका जप करनेपर यह (गायत्री) ब्राह्मणोंको सब प्रकारकी सिद्धियोंको देनेवाली है।

'वाग्वे गायत्री' (छान्दोग्योपनिषद् ३।१२।१) के अनुसार गायत्री वेद-वाणी है। चारों वेदोंके अघ्ययनका जो फल है, वह गायत्री-मन्त्रके जप करनेसे ही प्राप्त हो जाता है। अतएव प्राचीन मेघावी ब्राह्मण गायत्रीके जपमें ही अपनी समस्त आयु व्यतीत करते थे।

ब्राह्मणोंने सर्वदा गायत्री-मन्त्ररूपी निधिको ही अपनाया और उसके सामने विश्वकी समस्त भौतिक निधिको तुच्छ एवं क्षणभङ्गुर जानकर ठुकरा दिया। उनका एकमात्र सिद्धान्त था—

#### आत्मानं चेद् विजानीयाद्यमस्मीति पूरुषः। किमिच्छन् कस्य कामाय शरीरमनुसंख्वरेत्॥

(बृह० उ० ४।४।१२)

'यदि पुरुष अपने आत्माको 'मैं यह हूँ'—इस प्रकार ठीक-ठीक जान ले तो फिर किस इच्छासे और किस कामनाके लिये वह इस मिथ्या शरीरके पीछे सन्तप्त हो।'

ब्राह्मणके लिये गायत्रीको 'कामधेनु' कहा गया है। कामधेनुरूप गायत्रीके जपसे वह सब कुछ प्राप्त कर सकता है, अतः उसके लिये गायत्रीको 'प्राण' कहा गया है। जिस प्रकार मनुष्यके शरीरमें प्राण न रहनेसे वह 'मृतक' कहा जाता है, उसी प्रकार गायत्रीके जपके बिना ब्राह्मण जीवित रहता हुआ भी मृतकके सदृश हो कहा जाता है। अतः ब्राह्मणको कामधेनुतुल्य और प्राणस्वरूप गायत्रीका जप जीवनपर्यन्त करते रहना चाहिये। इसी प्रकार क्षत्रिय एवं वंश्यवणंके लोगोंको भी इससे पूर्ण लाभ उठाना चाहिये।

# सन्ध्या और गायत्री

गायत्री सन्ध्याका सर्वस्व है। सन्ध्यामें गायत्रीकी ही प्रधानता और महत्ता है। जो द्विज नित्य नियमपूर्वक सन्ध्या करते हैं, उनकी सन्ध्याके साथ-साथ गायत्रीकी भी उपासना स्वतः हो जाती है।

भगवान्ने गीता (१८।५) में कहा है कि यज्ञ, दान और तप— ये तीनों ही बुद्धिमान् मनुष्योंको पवित्र करते हैं—

'यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणाम्।'

वस्तुतः उपर्युक्त भगवद्वाक्य सन्ध्यामें विशेष रूपसे चिर तार्थ होता है; क्यों कि इसमें यज्ञ, दान और तप—ये तीनों कृत्य नित्य किये जाते. हैं। इसमें जब, अर्ध्य और प्राणायाम—ये तीन कृत्य महत्त्वपूर्ण हैं, जो गीनोक्त यज्ञ, दान और तप—इन तीनों रूपों में चिरतार्थ हो जाते हैं। इससे जो गाथत्रीका जब किया जाता है, उसे यज्ञ (जब-यज्ञ) कहते हैं—'यज्ञानां जवयज्ञोऽस्मि' (गीता १०।२५)।

सन्ध्योपासनमें सूर्यको जो अध्यं दिया जाता है, उसे 'दान' (अध्यं-दान) कहते हैं और इसमें जो प्राणायाम किया जाता है, उसे 'तप' कहते हैं—

'श्राणायामः परं तपः।' ( मनुस्मृति २।५३ )

सन्ध्यामें यज्ञ (गायत्री-जप) से तीनों व्याहृतियोंद्वारा तीनों देवता , तीनों अग्नि , तीनों लोक , तीनों प्रकृति और तीनों काल - की भावना होती है तथा गाने अर्थात् जप करनेवालेकी वह सब प्रकारसे रक्षा करती है एवं मनुष्यको सद्बुद्धि प्रदान करती है और उसके मनको निर्मल करती है। इसमें अर्ध्यदानसे सूर्यपर मन्देह असुरोंद्वारा किये गये आक्रमणोंका निराकरण होता है और तप (प्राणायाम) से बह्या, विष्णु और महेश—इन तीनों आदिदेवोंका दर्शन तथा आयुकी वृद्धि होती है।

सन्यामें गायत्री ही प्रधान है। अतएव इसमें गायत्रीकी उपासना विशेषरूपसे की जाती है। जो द्विज सन्ध्या नहीं करता, वह गायत्रीकी उपासनासे भी विश्वत रहता है।

१. ब्रह्म, विष्णु और महेश।

२. दक्षिणाग्नि, गाहंपत्याग्नि और आहवनीयाग्नि ।

३. स्वर्ग, मर्त्य और पाताललोक।

४. सात्त्विकी, राजसी और तामसी।

५. भूत, भविष्य और वर्तमान।

भगवान् मनुने प्रातःकाल और सायंकाज सन्ध्योपासनके समय गायत्रीके जप करनेका विशेष महत्त्व बतलाया है—

पूर्वा सन्ध्यां जपंस्तिष्ठम्नैशमेनो व्यपोद्दति । पश्चिमां तु समासीनो मलं दृन्ति दिवाकृतम् ॥

(मनुस्मृति २।१०२)

'प्रातः सन्ध्योपासनके समय खड़ा होकर गायत्रीके जप करनेसे मनुष्यका रातका किया हुआ पाप नष्ट हो जाता है तथा सायं सन्ध्योपासनके समय बैठकर गायत्रीके जप करनेसे दिनका किया हुआ पाप नष्ट हो जाता है।'

यही बात वृहद्योगियाज्ञवल्बयस्मृति (१०।८-६) में भी ठींक इसी श्लोक द्वारा कही गयी है।

सन्ध्या और गायत्रीका अभिन्न सम्बन्ध है। अतः गायत्रीकी उपासना करना आवश्यक है। वस्तुतः सन्ध्याको ही गायत्री कहा जाता है—

'या सन्ध्या सैव गायत्री।'

(देवीभागवत ११।१७,१८)

'या सन्ध्या सैव गायत्री।'

(गृह्यसूत्रावली)

'या सन्ध्या सा तु गायत्री।'

( बृहद्योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ६।१० )

सन्व्यामें गायत्रीकी प्रधानता और महत्ता होनेके कारण ब्रह्मा जादि देवगण भी सन्व्योपासनके समय गायत्रीका व्यान और गायत्री-सन्त्रका जप करते हैं—

> सर्ववेदसारभूता गायज्यास्तु समर्चना। ब्रह्माद्योऽपि सन्ध्यायां तां ध्यायन्ति जपन्ति च ॥

(देवीभागवत ११।१६।१५-१६)

'गायत्रोकी अर्चना समस्त वेदोंकी सारभूत है। ब्रह्मा आदि भी सिन्ध्या करनेके समय गायत्रीका ध्यान और गायत्री-मन्त्रका जप करते हैं।'

भीष्मिपतामहने भी युधिष्ठिरसे—सूर्यवंशी, चन्द्रवंशी, रघुवंशी और कुरुवंशी राजाओंके द्वारा गायत्री-जप करनेकी परम्परा जनलाया है—

#### सोमादित्यान्वयाः सर्वे राघवाः कुरवस्तथा । पठन्ति शुचयो नित्यं सावित्रीं परमां गतिम् ॥

( महाभारत, अनुशासनपर्व १५०।७८ )

'सोमवंशी (चन्द्रवंशी), आदित्यवंशी (सूर्यवंशी), रघुवंशी और मुख्वंशी राजा पवित्र होकर परम गति देनेवाली सावित्री (गायत्री) का प्रतिदिन जप करते थे।

अतः प्रत्येक द्विजको, विशेषतः ब्राह्मणको सन्ध्योपासनके समय गायत्रीका जप अवश्य करना चाहिये। जो ब्राह्मण सन्ध्योपासनके समय गायत्रीका जप नहीं करता, वह जीवित ही शुद्र कहलाता है और मरनेके बाद वह कुत्ता होता है-

> सन्ध्यायां च प्रभाते च मध्याहे च ततः पुनः। सन्ध्यां नोपासते यस्तु ब्राह्मणो हि विशेषतः॥ स जीवन्नेव शुद्रः स्यान्मृतः भ्वा चैव जायते ॥

> > ( दक्षसंहिता २।१८ )

'सन्ध्योपासनके समय प्रातःकाल और सायंकालमें विशेषकर जो ब्राह्मण गायत्रीका जप नहीं करता, वह जीते-जी शूदके सदृश है और मरनेके बाद कुलेकी योनिको प्राप्त होता है।'

'सन्ध्याकाले ह्यजपन्तः श्व शुकर-श्रृगाल-कुक्कुट-सर्पयोनिषु वर्ष-सहस्राणि जायन्ते।

( अथवंवेदपरिशिष्ट, सन्ध्यासूत्र ३।४ )

'सन्ध्योपासनके समय गायत्रीका जप न करनेवाले कुता, शूकर, भ्रुगाल, मुर्गा और सर्पकी योनिमं एक हजार वर्षतक रहते हैं।

'य इमां न विन्दन्ति नाधीयते सन्ध्याकाले नोपासते ते हाश्रोत्रिया भवन्त्यतुपनीता कृत्यद्दीनाइछेदन-भेदन-भोजन-मैथुनायभिचरन्तः।'

( अथर्ववेदपरिशिष्ट, सन्ध्यासूत्र ३।३ )

'जो द्विज गायत्रीको नहीं जानते, गायत्रीका अध्ययन नहीं करते और सन्ध्योपासनके समय गायत्रीकी उपासना नहीं करते तथा जो वृक्षादिके छेदन, भेदन एवं भोजन और मैथुन करते हैं, वे समस्त कृत्योंसे हीन होकर अश्रोत्रिय और अनुपनीत कहलाते हैं।

सृष्टिकर्ता ब्रह्माने विकर्मस्थ (उच्छृङ्खल) द्विजोंको पवित्र करनेके जिये ही सन्ध्या और गायत्रीका प्रादुर्भाव किया है। यह सन्ध्या अथवा

गायत्री तीन रूपोंमें प्रतिष्ठित है-

यावन्तोऽस्यां पृथिब्यां तु विकर्मस्था द्विजातयः। तेषां तु पावनार्थाय सन्ध्या सृष्टा स्वयम्भुवा॥ या सन्ध्या सातु गायत्री त्रिधा भूत्वा प्रतिष्ठिता। सन्ध्या द्युपासिता येन तेन विष्णुक्पासितः॥

( वृहद्योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ६।६-१० )

'इस पृथिवीमें जितने विकर्मस्य ( दुष्कर्म करनेवाले ) द्विज हैं, उनको पवित्र करनेके लिये ही सृष्टिकर्ता ब्रह्माने सन्ध्या और गायत्री-का निर्माण किया है । वह सन्ध्या अथवा गायत्री तीन रूपोंमें प्रतिष्ठित है । अतः जिसने सन्ध्योपासन किया, उसने भगवान् विष्णुकी उपासना कर ली।'

ब्रह्माके द्वारा निर्मित सन्ध्या और गायत्रीकी उपासना मर्यादा-पुरुषोत्तम भगवान् राम और भगवान् कृष्ण भी प्रतिदिन करते थे। इसी प्रकार सूर्यवंशी तथा चन्द्रवंशी सभी राजा-महाराजा सन्ध्या और गायत्रीकी उपासना करते थे। अतः स्पष्ट है कि सन्ध्या और गायत्री अत्यन्त प्राचीन और महत्त्वपूर्ण है। इसलिये सन्ध्या और गायत्री द्विजमात्रके लिये प्रतिदिन अनुष्ठिय है। अतः जो द्विज प्रतिदिन प्रातःकाल और सायंकाल सन्ध्योपासन और गायत्रीका जप करता है, वह परम पवित्र और निष्पाप हो जाता है।

सायं प्रातस्तु यः सन्ध्यां समक्षां सेवते द्विजः। जपन् वै पावनीं देवीं सावित्रीं लोकमातरम्॥ स तया पावितो देव्या ब्राह्मणो धूतकि ब्विषः। न सीदेत् प्रतिगृह्णानः पृथिवीं च ससागराम्॥ गोध्नः पितृष्नो मातृष्नो भूणहा गुरुतस्पगः। ब्रह्महा हेमहारी च यस्तु विप्रः सुरां पिवेत्॥ गायत्र्याः शतसाहस्रे जपे भवति वै शुचिः॥

(त्रृहद्योगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।५६-६२)
'जो द्विज सायंकाल तथा प्रातःकाल नक्षत्रके रहते हुए सन्ध्या
करता है और सबको पिवत्र करनेवाली गायत्री-मन्त्रका जप करता
है, वह उन्हों गायत्री माताकी कृपासे पिवत्र और पाप-रहित हो
जाता है। वह सागरके सिहत समस्त पृथिवीका दान लेनेपर भी
पतनोन्मुख नहीं होता। जो मनुष्य गोघाती, पितृघाती, मातृघाती,
गर्भघाती, गुरुपत्नीगामी, ब्रह्मघाती, सुवर्णहारी और मिदरासेवी है,
वह भी एक लाख गायत्रीके जप करनेसे निश्चय ही पिवत्र हो जाता है।'

सायं प्रातश्च यः सम्ध्यामुपास्ते शुद्धमानसः।
जपन् हि पावनीं देवीं गायत्रीं वेदमातरम्॥
यावन्तश्च पृथिव्यां हि चीर्णवेदवता हिजाः।
अचीर्णवतवेदा वा विकर्मपथमाश्चिताः॥
तेषां हि पावनार्थाय गायत्री नित्यमेव हि॥

(अग्निपुराण)

'जो द्विज शुद्ध मनसे सायङ्काल और प्रातःकाल सन्ध्योपासन करता है और जो पित्र करनेवाली वेदमाता गायत्री देवीका जप करता है वह तथा पृथिवीमें जितने वेदका अनुष्ठान करनेवाले दिज हैं और जिन्होंने वेदका अनुष्ठान नहीं किया है तथा जो कुमार्गमें सलग्न हैं, उन सभीको पित्र करनेके लिये गायत्री देवीका नित्य जप कहा गया है।'

साथं प्रातश्च सन्ध्यां यो ब्राह्मणोऽभ्युपसेवते।
प्रजपन् पावनीं देवीं गायत्रीं वेदमातरम्॥
स तया पावितो देव्या ब्राह्मणो नष्टकिव्विषः।
न सीदेत् प्रतिगृह्णानो महीमपि ससागराम्॥
(महाभारत, वनपर्व २००। ६३ – ६४)

'जो ब्राह्मण प्रातःकाल और सायंकाल इन दोनों समयकी सन्व्या करता है और सबको पिवत्र करनेवाली वेदमाता गायत्री-मन्त्रका जप करता है, वह उन्हीं गायत्री देवीकी कृपासे परम पिवत्र और निष्पाप हो जाता है। वह समुद्र-पर्यन्त समस्त पृथिवीका दान ग्रहण कर ले तो भी किसी संकटमें नहीं पड़ता।

ये चास्य दारुणाः केचिद् ब्रहाः सूर्यादयो दिवि।
ते चास्य सौम्या जायन्ते शिवाः शिवतराः सदा॥
( महाभारत, वनपर्व २००।५४ )

'आकाशके सूर्य आदि ग्रहोंमेंसे जो कोई भी ग्रह मनुष्यके लिये भयंकर होते हैं, वे गायत्री-जपके प्रभावसे उसके लिये सदा सौम्य, सुखद एवं परम मङ्गलकारी हो जाते हैं।'

> सर्वे नानुगतं चैनं दारुणाः पिशिताननाः। घोरकपा मद्दाकाया मर्षयन्ति द्विजोत्तमम्॥ (महाभारत, वनपर्व २००।८६)

'भयंकर रूप और विशाल शरीरवाले, समस्त क्रूरकर्मा, मांसभक्षी राक्षस भो गायत्रो-जप-परायण श्रेष्ठ द्विजपर आक्रमण नहीं करते।'

'देवीभागवत' में कहा गया है कि जो ब्राह्मण प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह सन्ध्योपासनका समस्त फल प्राप्त करता है—

ॐकारं पूर्वमुच्चार्य भूर्भुवः स्वस्तथैव च । चतुर्विशत्यक्षरां च गायत्रीं प्रोच्चरेत्ततः ॥ पवं नित्यं जपं कुर्याद् ब्राह्मणो विष्रपुक्षवः । स समग्रं फलं प्राप्य सन्ध्यायाः सुखमेधते ॥

(११।१६।१०५-१०६)

'गायत्रीका जापक पहले ॐकारका उच्चारण करे, पश्चात् 'भूर्भुवः स्वः' कहे। अनन्तर चौबीस अक्षरवाली ब्रह्मगायत्रीका जप करे। इस प्रकार जो ब्राह्मण प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह सन्ध्योगासनका समस्त फल प्राप्तकर सुखकी प्राप्ति करता है।'

निष्कर्ष यह है कि जो ब्राह्मण प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह सन्ध्योपासन और गायत्रो-जप इन दोनोंके फलको प्राप्त करता है। अतः स्पष्ट है कि सन्ध्या और गायत्री दोनों एक ही हैं। इसीलिये सन्ध्याका सर्वस्व गायत्री है और गायत्रीकी सर्वस्वभूता सन्ध्या।

'या सन्ध्या सैव गायत्री द्विधाः भूता व्यवस्थिता' के अनुसार जो सन्ध्या है, वही गायत्री है और ये दोनों ही सन्ध्या और गायत्रीके रूपमें व्यवस्थित हैं।

सन्ध्यामें गायत्री देवीके ब्राह्मी, वैष्णत्री और रौद्री —इन तीन रूपोंका ध्यान किया जाता है, जिससे गायत्रीकी उपासना ब्रह्मीपासना कही जाती है।

सन्व्योपासन और गायत्री उपासनामें त्राह्मी, वेष्णवी और रौद्री—इन तीनों त्रिशक्तियों की उपासना होती है। जिस प्रकार तिकाल सन्व्यामें उक्त तीनों शक्तियाँ पृथक्-पृथक् रूपसे उपित्थत होती हैं, उसी प्रकार गायत्री-मन्त्रके जपमें भी यही तीनों शक्तियाँ उपस्थित होती हैं, जिससे सन्व्योपासना और गायत्री—उपासना ये दोनों ही ब्रह्मापासना कही जाती हैं। अतः ब्रह्मोपासनास्वरूपा सन्व्योपासना और गायत्री—उपासना करनेवालेको परब्रह्मका साक्षातकार अवश्य ही होता है।

# गायत्रीविषयक विविध प्रइनोंके उत्तर

भदन १—गायत्री स्वयं स्त्रीस्वरूपिणी है, तो इसका अधिकार स्त्रियोंको क्यों नहीं है ?

उत्तर—गायत्री छन्द है और वह मूर्तिमती स्त्री है। प्राय: जितने भी छन्द हैं, वे सभी स्त्रीलिंग हैं। इसलिये प्रतीत होता है कि गायत्री स्त्रीरूपिणी हैं। यों तो श्रुति भी स्त्री है, सरस्वती स्त्री है और लक्ष्मी भी स्त्री ही है। इसी प्रकार सभी देवियां स्त्रीस्वरूपिणी हैं, परन्तु गायत्री आदि देवियां लौकिक स्त्रियोंसे विलक्षण हैं, अलौकिक हैं और दिव्य हैं।

लौकिक स्त्रियाँ मासिक-धर्मवाली होती हैं, अतः वे निसर्गतः अशुचि हैं। गायत्री, सरस्वती और लक्ष्मी आदि देवियाँ मासिक-वर्मसे विहीन हैं, अतः ये शुचि होती हैं। इसलिये प्रकृतिसे अशुचि स्त्रियोंसे और निसर्गतः शुचि दिव्य देवियोंसे परस्पर तुलना नहीं की जा सकती। अतः अशुचि स्त्रियोंको गायत्रो-मन्त्रका अधिकार नहीं है।

गायत्री-मन्त्र परम पिवत्र वेदमन्त्र है। वेदमन्त्रका अधिकार स्त्रियोंको नहीं है। जिनको गायत्री-मन्त्रका अधिकार नहीं है, उन्हींके लिये वेदमन्त्र पुराणके रूपमें मन्त्र बनकर प्रकट हुए हैं और अपने मन्त्रमय पौराणिक श्लोकोंकी दीक्षा और जप करनेका सबको अधिकार देते हैं।

प्रश्न २-गायत्रीका सबको अधिकार क्यों नहीं है ?

उत्तर—'देवो भृत्या देवं यजेत्' के अनुसार किसी भी देवताका आराधन करनेके लिये स्वयं भी देवता बनना चाहिये। जिस प्रकार श्रीत इिट्योंमें यजमान वर्त ग्रहणकर स्वयं अपनेको देवमय बना लेता है और इष्टि समाप्त होनेपर वह पुनः उसी प्रकार मानव बन जाता है। अतएव गायत्रीके लिये उत्कृष्ट शुचि भावकी अपेक्षा है। कपूरमें सुगन्घि है, किन्तु उसकी सावधानीसे रक्षा न की जायतो वह शीघ्र ही उड़ जाता है। अतः गायत्री-मन्त्रकी पवित्रताकी रक्षाकी दृष्टिसे इसका अधिकार केवल (आचरणसे शुद्ध लोगोंको) द्विजको है, सबको नहीं।

गायत्री वंदिक देवता है। अतः यह परम पितत्र और देवमय है। इसलिये यह केवल शुद्धाचरण द्विजके लिये ही उपास्य है, अशुद्धा-चरण स्त्री और शूद्रके लिये नहीं। प्रदन ३—गायत्री-मन्त्र सीर है या शाक्त ? यदि सीर है तो गायत्री-का च्यान क्यों किया जाता है ?

उत्तर—गायत्री-मन्त्र न तो सौर है और न शाक्त। यह तो सविताका मन्त्र है।

वैदिक शब्द यौगिक होते हैं। सविताका अर्थ इस प्रकार है-

'षू प्रेरणे'। 'सुवित बुद्धि प्रेरयित इति सविता।'

बुद्धिकी प्रेरणा शक्ति भी करती है और सूर्य भी करते हैं एवं शिव भी करते हैं। अतः सभी सिवता हो सकते हैं। संस्कृतमें सिवता और सूर्य एक ही हैं, परन्तु वेदोंमें सिवता स्वतन्त्र देवता भी हैं। शुक्ल-यजुर्वेद (३३।३०-४३) के 'विभ्राट् सूक्त' में सूर्यके बहुत मन्त्र भी हैं।

सविता स्वतन्त्र और पृथक् देवता हैं। सविताका कार्य समस्त कार्योंमें मनुष्यकी बुद्धिको प्रेरित करना है। अतः सविताके स्वरूपको प्रकट करनेके लिये गायत्रीका घ्यान करना आवश्यक है। गायत्री ही सविताको प्रकट करनेके लिये मनुष्यकी बुद्धिको प्रेरित करती है।

प्रकृत ४ -- गायत्री यदि शाक्त है तो इससे सूर्योपासना नयों की

जाती है ?

उत्तर—गायत्री-मन्त्रका छन्द गायत्री है । उसकी अधिष्ठातृ-देवता गायत्री देवी हैं, इसीलिये उनके घ्यानका वर्णन है । गायत्री-मन्त्रमें सूर्यके रूपमें परब्रह्म परमेश्वरकी ही उपासना बतलायी गयी है । अतः सूर्य उन प्रभुके ही प्रतीक हैं और वह उन्हींकी विभूति हैं । इस दृष्टिसे सूर्यकी उपासना ( घ्यान, स्मरण ) की जाती है ।

प्रकृत ५—गायत्री-मन्त्रका अर्थ सूर्यपरक प्रतीतं होता है, अतः इसका नाम 'सूर्यमन्त्र' होना चाहिये। किन्तु इसको 'गायत्री-मन्त्र'

क्यों कहा जाता है ?

उत्तर—गायत्रीका आध्यात्मिक अर्थ परमात्मा है और आधि-दैविक अर्थ है सूर्य। 'षू प्रेरणे' (धातुपाठ ६।१२४) और 'षूङ् प्राणिप्रसवे' (धातुपाठ ४।२४) के अनुसार विश्वको जन्म देनेवाला तथा प्रेरक परमात्मा सविता है, जो कि परमात्मा है। इसिलये गायत्री-मन्त्र प्रधानतः परमात्म-परक है। जब हम सूर्यको अर्ध्य प्रदान करते हैं, तब गायत्रीका सूर्यपरक अर्थ हो जाता है। गायत्री-मन्त्रका नाम 'सूर्यमन्त्र' होता तो हम परमात्मपरक अर्थसे विश्वत रह जाते। इसिलये गायत्री-मन्त्रका नाम 'सावित्री' है। 'सविता देवता यस्याः सा सावित्री।' गायत्री-मन्त्रका गायत्री छन्द है। सविता तो अन्य छन्दोंबाले मन्त्रोंका भी देवता है, किन्तु यह ऋचा गायत्री छन्दवाली है, इसलिये उसका नाम 'सावित्री गायत्री' है। अतः गायत्रीके आवाहनके श्लोकमें 'गायत्री छन्दसां मातः' (बोधायनगृह्यशेषसूत्र ३।६।१) कहा गया है।

प्रदन ६—गायत्री-मन्त्रके अर्थका ध्यान करनेसे पुल्लिङ्ग प्रतीत होता है, किन्तु गायत्रीका ध्यान 'श्वेतवर्णा समुद्धि। के द्वारा किया जाता है तो स्त्रीलिङ्ग प्रतीत होता है, ऐसा क्यों ?

उत्तर—हमारे धमग्रन्थोंमें समस्त भावोंकी आधिभौतिक कल्पना मूर्तरूपमें होती है। देवो-देवताओंके यथार्थ स्वरूपको बोधगम्य करनेकि लिये ही उनके आकार (स्वरूप) की कल्पना की जाती है। अतएव 'या देवी सर्वभूतेषु निद्रारूपेण, धुधारूपेण, लक्ष्मीरूपेण, द्यारूपेण' आदि-आदि कहकर उनका चिन्तन और मनन किया जाता है। अतः हमें लोकिक दृष्टिसे ही देवी-देवताओंके पुल्लिङ्ग, स्त्रीलिङ्गकी कल्पना करके ही निश्चिन्त नहीं हो जाना है, किन्तु उनके यथार्थ तत्त्वको भी समझना है। क्योंकि लोकमें स्त्रीको अबला (शक्तिहोना) कहा जाता है और वेदमें स्त्रीको जगन्माता, जगत्पूज्या और शक्तिशालिनी कहा जाता है।

हमारी उपास्य दुर्गा आदि देवियाँ शक्तिकी मूल स्नोत हैं, अतः हमें देवी-देवताओं के सम्बन्धमें पुल्लिङ्ग, स्त्रीलिङ्ग आदिकी कल्पना सतर्क होकर ही करना चाहिये।

देवी-देवताओं में पुल्लिङ्ग और स्त्रीलिङ्ग आदिका भेद नहीं है।
पुल्लिङ्ग, स्त्रीलिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग का भेद करना केवल उपासकोंकी सुविधाके लिये ही है। वस्तुतः देवी-देवता लोकोत्तर तत्त्व है, जो
कि अत्यन्त दुरूह हैं। उपासकके चंचल-चित्तमें देवी-देवताओं का
यथार्थ तत्त्व सरलतासे अवगम्य हो सके, इसीलिये पुल्लिङ्ग, स्त्रीलिङ्ग
आदिकी कल्पना की गई है।

१. पुराणों में आता है कि—एक समय गायत्री 'श्येन' पक्षी बनकर अमृत लाई थी, उस समय उसने 'चतुष्पदी' रूप धारण किया था। शतपथत्राह्मण (१।७।१।८) में कहा है कि—गायत्रीने पक्षीका रूप धारणकर जब स्वर्गसे 'सोमलता' का हरण किया, उसी समय सोमलताका पत्र पृथ्वीपर गिरा और वह पलाशका वृक्ष हुआ। इसीलिये पलाश-वृक्षको श्रेष्ठत्व और ब्रह्मात्व कहा गया है।

प्रदत्त ७ —गायत्रो त्रियदा क्यों ? गायत्रो चतुष्पाद कब और कैसे ? उत्तर—गायत्री एकपदी, द्विपदी, त्रिपदी और चतुष्पदी है, यह सन्ध्योपासन पद्धतिमें कहा गया है—'गायव्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतुष्पदी' इत्यादि।

गायत्री-मन्त्रके दो विभाग करने पर यह द्विपदी और तीन विभाग करने पर वह त्रिपदी है। अतएव गायत्री-छन्दके तीन चरण होते हैं।

गायत्री-मन्त्रके एक चरणको षडक्षर माननेपर यह 'अनुष्टुप् छन्द' हो जाता है। गायत्री समस्त छन्दोंकी जननी है—'गायत्री छन्दसां माता' (नारायणोपनिषद् १४।३४)। गायत्रीके आवाहनमें 'गायत्री छन्दसां मातः' (बोधायनगृद्यशेषसूत्र ३।६।१) कहा गया है। अथवंवेद (१६।७१।१) में भी 'स्त्ता मया चरदा वेदमाता' इत्यादि मन्त्रद्वारा गायत्रीको समस्त छन्दोंकी माता कहा है। अतः गायत्री एकपदी, द्विपदी, त्रिपदी और चतुष्पदी आदि समस्त स्वरूपों-को धारण कर सकती है। अतः गायत्री सर्वसमर्थ और सर्वरूपा है।

प्रदन ८-गायत्रीके ऋषि क्षत्रिय कुलोत्पन्न विश्वामित्र क्यों ?

उत्तर—प्रत्येक वेद-मन्त्रका कोई न कोई 'ऋषि' होता है। जो ऋषि जिस वेद-मन्त्रद्वःरा जिस कार्यको करनेमें सर्वप्रथम सफलता प्राप्त करता है, वही उस मन्त्रका 'ऋषि' कहलाता है।

'ऋषयो मन्त्रद्रष्टारः' के अनुसार जिसने जिस मन्त्रका दर्शन किया अथवा साक्षात्कार किया, वह उस मन्त्रका ऋषि हो गया। विश्वामित्रने गायत्री-मन्त्रके जपद्वारा सर्वप्रथम गायत्री-मन्त्रका दर्शन किया, अतः वह गायत्री-मन्त्रके ऋषि हुए। इसी विषयको सायणाचार्यने ऋग्वेदभाष्यकी भूमिकामें लिखा है—

#### युगान्तेऽन्तर्हितान् वेदान् सेतिहासान् महर्षयः। लेभिरे तपसा पूर्वे मनसा क्षीणकल्मषाः॥

'युगान्तमें इतिहासादिके साथ समस्त वेद अन्तर्हित हो जाते हैं। पश्चात् उन वेदोंकी प्राप्तिके लिये ऋषियोंके द्वारा तपस्या करनेपर ईश्वरकी कृपासे पुनः वेद प्रकट हो जाते हैं। इस प्रकार वेद पुनः-पुनः प्रकट होते रहते हैं। युगान्तमें वेदोंके अन्तर्हित होनेपर जो ऋषि सर्वप्रथम उनको पाता था, वही उनका 'ऋषि' कहलाता था।'

विश्वामित्रको जिस समय गायत्री-मन्त्रने दर्शन दिया, उस समय वह 'ब्रह्मार्ष' हो गये थे। अतः स्पष्ट है कि ब्राह्मण बन जाने पर ही

विश्वामित्रजी गायन्त्री-मन्त्रके मन्त्रद्रष्टा 'ऋषि' बने । इसीलिये सन्घ्योपासनमें 'गायत्र्या विश्वामित्र ऋषिर्गायत्रीछन्दः सविता देवता' यह कहा जाता है।

ऋषि, छन्द, देवता और विनियोग—इन चारोंका मन्त्रके साथ हम स्मरण करते हैं तो विश्वामित्र ऋषि हैं, आचार्य नहीं हैं।

प्रदत्त ९—शिव, विष्णु, राम और कृष्ण आदिकी तरह गायत्रीका मन्दिर सर्वत्र क्यों नहीं है ?

उत्तर—गायत्री वैदिक देवता है। यह केवल द्विजके लिये ही उपास्य है, स्त्री और शूद्रके लिये नहीं। अतः गायत्रीका मन्दिर सर्वक विशेषरूपमें न होकर यत्र-तत्र विरलरूपमें है।

### गायत्री-जपका महत्त्व

वेदका मुख्य मन्त्र गायत्री है। गायत्री-मन्त्रमें परब्रह्म परमेश्वरके स्वरूप एवं उनकी स्तुति-प्रार्थनाका और ध्यानका अद्भुत और महत्त्वपूर्ण वर्णन है। अतः गायत्री-मन्त्र परब्रह्मपरक है। परब्रह्मपरक गायत्री-मन्त्रके जपसे परब्रह्म परमेश्वरका स्तवन अथवा स्मरण होता है। परब्रह्म परमेश्वरके स्तुतिपरक गायत्री-मन्त्रके जपसे मनुष्य जन्म-जन्मान्तरके पापोसे और जन्म-मरणके बन्धनोंसे मुक्त होकर मोक्षको प्राप्त करता है।

गायत्रीके जपसे मनुष्य परम धार्मिक, आस्तिक और ईश्वरभक्त बन जाता है। गायत्रोके जपसे मनुष्यकी आत्मशुद्धि होती है। आत्म-शुद्धि होनेसे मनुष्य आत्मज्ञान प्राप्त करता है। आत्मज्ञान प्राप्त होने-पर मनुष्यका चित्त अन्तर्मुख हो जाता है। चित्तके अन्तर्मुख होनेपर मनुष्य गायत्री-माताका प्रत्यक्ष दर्शनकर जीवन्मुक्त हो जाता है।

१. वैदिक-मन्त्रके कुछ ऋषि शूद्र और स्त्री भी हुई हैं। जैसे—कवष; ऐलूष—ये ऋग्वेदके 'आपोनप्त्रीयसूक्त' के ऋषि हैं, किन्तु ये साधारण कोटि-के शूद्र नहीं थे। ये अपनी विशिष्ट तपस्यासे अपने समस्त शारीरिक कल्मपों-को निर्देग्ध करके ही तक्तत् सूक्तोंके द्रष्टा ऋषि बने।

गायत्रीके जपसे मनुष्यकी अध्यात्मशक्ति, आत्मज्ञानशक्ति और दैवीशक्ति बढ़ जाती है। गायत्रीके जपसे मनुष्य सर्वसमर्थ बन जाता है, जिससे वह अपना और दूसरोंका कल्याण करता है।

गायत्रीके जपसे मनुष्य दैवीसम्पदाओं से परिपूर्ण होकर अखण्ड सिच्चदानन्दात्मक परब्रह्मकी प्राप्ति कर लेता है। भगवान् आद्य शङ्कराचार्यजीने भी बादरायणके ब्रह्मसूत्र (१।१।२५) पर शारीरिक भाष्यमें कहा है—'गायत्री-मन्त्रके जपसे परब्रह्मकी प्राप्ति होती है।'

गायत्रीके जपसे द्विजका दैनन्दिन किया हुआ पाप, ताप, क्लेश, आवि-व्याधि और अविद्याका आत्यन्तिक क्षय हो जाता है।

गायत्रीके जपसे मनुष्य शारीरिक रोगोंसे और मानसिक चिन्ताओं-से मुक्त रहता है। गायत्रीके जपसे मनुष्यकी अपमृत्युका निवारण होता है, जिससे वह दीर्घजीवी होता है। गायत्रीके जपसे मनुष्यके समस्त दुःख दूर हो जाते हैं और वह सर्वदा सुख-शान्तिमय जीवन व्यतीत करता है। गायत्रीके जपसे मनुष्य धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष—इन पुरुषार्थ चतुष्टयकी प्राप्ति करता है। गायत्रीके जपसे मनुष्यकी समस्त कापनाएँ परिपूर्ण होती हैं। गायत्रीके जपसे मनुष्य इहलोक और परलोकमें सर्वमान्य और सर्वपूजित होता है।

गायत्रीके जपसे द्विजकी कूर ग्रह-बाधा आदि भी सौम्य होकर कल्याणकारिणी हो जाती है—

प्रजपन् पावनीं देवीं गायत्रीं वेदमातरम्।
ये चास्य दारुणाः केचिद् प्रद्वाः सूर्यादयो दिवि ॥
ते चास्य सौम्या जायन्ते शिवाः शिवतराः सदा ॥
(महाभारत, वनपर्व २००। ६३, ६५)

'सवको पिवत्र करनेवाली वेदमाता गायत्री-मन्त्र का जो जप करता है, उसके लिये आकाशके सूर्य आदि ग्रहोंमेंसे जो कोई भी ग्रह भयङ्कर होते हैं, वे गायत्री-जपके प्रभावसे उसके लिये सदा सौम्य, सुखद एवं परम मङ्गलकारी हो जाते हैं।'

> सर्वे नानुगतं चैवं दारुणाः पिशिताशनाः। घोररूपा महाकाया धर्षयम्ति द्विजोत्तमम्॥

( महाभारत, वनपर्व २००। ६ ).

'भयङ्कर रूप और विशाल शरीरवाले समस्त कूरकर्मा, मांसभक्षी राक्षस भी गायत्री-जपपरायण उस श्रेष्ठ द्विजपर आक्रमण नहीं करते।'

#### राक्षसाश्च विशाचाश्च महासर्पाश्च भीषणाः। जिपतान्नोपसर्पन्ति दूरादेव प्रयान्ति ते॥

(हारीतस्मृति ४।४६)

'गायत्री-जपसे भयङ्कर राक्षस, पिशाच और सर्पे ये जापक के समीप नहीं आते, किन्तु वे दूरसे ही भाग जाते हैं।'

इसी श्रिकार और भी गायत्री-जपकी महिमा तथा विशेषताका उल्लेख श्रुति, स्मृति और पुराणादि शास्त्रोंमें प्राप्त होता है—

स्तुता मया वरदा वेदमाता प्रचोदयन्तां पावमानी द्विजानाम्। आयुः प्राणं प्रजां पशुं कीर्तिं द्रविणं ब्रह्मवर्चसं मह्यं दस्वा वजत ब्रह्मलोकम्॥

( अथर्ववेद १६।७१।१ )

'वेदोंकी माता गायत्री अपने उपासकको दीर्घायु, स्वस्थता, सन्तित, यश, कीर्ति, गौ आदि पशु, घन और ब्रह्मतेज प्रदान करती है तथा अन्तमें ब्रह्मलोकमें पहुँचाती है।'

> जपेन देवता नित्यं स्त्यमाना प्रसीदति। प्रसन्ने विपुलान् गोत्रान् प्राप्तुवन्ति मनीषिणः॥

> > (हारीतस्मृति ४।४५)

'प्रतिदिन गायत्री-मन्त्रके जपसे स्तुति करनेपर देवता प्रसन्न होते हैं। देवताओं के प्रसन्न होनेपर बुद्धिमान् मनुष्य अपने वंशकी विपुल वृद्धि प्राप्त करते हैं।'

> जपेन देवता नित्यं स्तुवतः सम्प्रसीदति। तस्मात्स्वाध्यायसम्पन्नो लभेत् सर्वान् मनोरथान्॥

( नारदपुराण, पूर्वार्घ १।३।३३।६६ )

'नित्य गायत्रीके जपसे स्तुति करनेपर देवता प्रसन्न होते हैं। अतः गायत्रीका स्वाध्याय करनेवाला समस्त मनोरथोंको प्राप्त करता है।'

> जपेन येनेह कतेन पुंसो ददाति मार्ग सविताऽपि कर्तुः। अयं हि सर्वेष्टिकतां वरिष्ठो विधेः पदं यास्यति निर्विकल्पम्॥

(बृहत्पारागरसमृति २।१०६)

'गायत्रीके जप करनेसे जपकर्ता पुरुषको सिवता (सूर्य) भी मार्ग देता है। यह गायत्री-जप समस्त यज्ञोंमें श्रेष्ठ है, इसके जपसे मनुष्य निर्विकल्प ब्रह्मपदको प्राप्त करता है।

साविज्याश्चैव माहात्म्यं शात्वा चैव यथार्थतः। तस्यां यदुक्तं चोपास्य ब्रह्मभूयाय कल्पते॥

(बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ६।४०)

'सावित्री-मन्त्रके महत्त्वको यथार्थक्ष्पसे जानकर उसमें जो तत्त्व विणत है, उसकी उपासनाकर जपकर्ता अवश्य ही ब्रह्मरूप (मोक्ष) हो जाता है।'

> गायत्रीं पावनीं जप्त्वा ज्ञात्वा याति परां गतिम्। न गायत्रीविद्वीनस्य भद्रमत्र परत्र च॥

'जो द्विज परम पिवत्र गायत्री-मन्त्रको जपकर और उसके महत्त्वको जानकर गायत्रीका जप करता है, वह परम गितको प्राप्त करता है। जो मनुष्य गायत्रीसे रहित है, उसका न तो इस लोकमें और न परलोकमें कल्याण होता है।'

यं यं पद्यति चक्षुभ्यां यं यं स्पृशति पाणिना। यं यमाभाषते किञ्चित् तत्सर्वे पूतमेव च ॥

(बृहत्पाराशरस्मृति २।६७)

'गायत्रीजप करनेवाला पुरुष जिसको नेत्रोंसे देखता है, हाथोंसे स्पर्श करता है और वाणीसे जो कुछ कहता है; वह सब पवित्र हो जाता है।'

जो द्विज प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह करोड़ों जन्मोंमें किये हुए समस्त प्रकारके पापोंसे मुक्त होकर ब्रह्मकी पदवीको प्राप्त करता है—

> गायत्रीं यो जपेन्नित्यं प्राणायामसमन्विताम्। प्रत्यक्षरामरैर्युकां स्वाङ्गे विन्यस्यतामपि॥ सर्वपापाद् विनिर्मुको जन्मकोटिकृताद्पि। ब्रह्मणः पद्वीं प्राप्य स गच्छेत्प्रकृतेः परम्॥

( पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१५५, १५६ )

'जो दिज गायत्रीके प्रत्येक अक्षरका उसके देवतासहित अपने शरीरमें न्यास करके प्रतिदिन प्राणायामपूर्वक उसका जप करता है, वह करोड़ों जन्मोंके किये हुए समस्त पापोंसे छुटकारा पा जःता है

इतना ही नहीं, वह ब्रह्मपदको प्राप्त होकर प्रकृतिसे परे अर्थात् मोक्ष-को प्राप्त हो जाता है।'

> गायज्ञ्या अक्षमालायां सायं प्रातः रातं जपेत्। चतुर्णा खलु वेदानां समग्रं लभते फलम्॥ (अथर्ववेद परिशिष्ट, सन्ध्यासूत्र ४।५)

'जो प्रातःकाल और सायङ्काल रुद्राक्षकी मालापर सौ बार गायत्रीका जप करता है, वह निश्चय ही चारों वेदोंके अध्ययनका समस्त फल प्राप्त करता है।'

> गायत्रीमक्षमालायां सायं प्रातश्च यो जपेत् ॥ चतुर्णामिष वेदानां फलं प्राप्तोत्यसंशयम् । त्रिसन्ध्यं यो जपेत्रित्यं गायत्रीं द्वायनं द्विजः ॥ तस्य पापं क्षयं याति जन्मकोटि-समुद्भवम् । गायञ्युचारमात्रेण पापक्टात्पुनाति च ॥ स्वर्गापवर्गमाप्नोति जप्त्वा नित्यं द्विजोत्तमः ।

( पदापुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१६५-१६८)

'जो प्रातःकाल और सायङ्कालको रुद्राक्षकी मालापर गायत्रोका जप करता है, वह निःसन्देह चारों वेदोंका फल प्राप्त करता है। जो द्विज एक वर्षतक तीनों समय गायत्रीका जप करता है, उसके करोड़ों जन्मोंके उपार्जित पाप नष्ट हो जाते हैं। गायत्रीके उच्चारणमात्रसे पापराशिसे छुटकारा मिल जाता है और वह मनुष्य पितत्र हो जाता है। जो द्विजश्रेष्ठ प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, उसे स्वर्ग और मोक्ष—ये दोनों प्राप्त होते हैं।'

जो द्विज प्रतिदिन तीनों कालोंमें गायत्रीका जप करता है, वह परम घार्मिक बन, जाता है, जिससे उसका चित्त कभी भी अधममें प्रवृत्त नहीं होता—

> प्रातः प्रदोषे रात्रौ वा जपेद् ब्रह्म मनोभवन् । सर्वेपापविमुकोऽसौ नाधर्मे कुरुते मनः॥

'जो द्विज प्रातःकाल, प्रदोषके समय (सन्ध्याकाल) में अथवा रात्रिमें ब्रह्ममें अपना चित्त लगाकर गायत्रोका जप करता है, वह समस्त प्रकारके पापोंसे मुक्त हो जाता है और उसका मन कभो अधर्ममें प्रवृत्त नहीं होता।' गायत्रीं जपते यस्तु द्वी काली ब्राह्मणः सदा । तया राजन् स विज्ञेयः पङ्किपावनपावनः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरपुराण)

'राजन् ! जो ब्राह्मण सर्वदा दोनों समय (प्रातः और सायङ्काल)
गायत्रीका जप करता है, वह उसके प्रभावसे पङ्क्तिपावनोंको भी
पवित्र कर देता है।'

गायत्रीं जपते यस्तु कल्पमुत्थाय वै द्विजः। लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमिवास्प्रसा ॥

(विष्णुधर्मोत्तरपुराण)

'जो द्विज प्रातःकाल उठकर गायत्रीका जप करता है, वह पापसे वैसे ही लिप्त नहीं होता, जैसे कमलका पत्ता जलसे लिप्त नहीं होता। अर्थात् उसे पाप वैसे ही स्पर्श नहीं करता, जैसे जल कमलके पत्तेको स्पर्श नहीं करता।

> सदस्त्रपरमां देवीं शतमध्यां दशावराम्। गायत्री यो जपेत्रित्यं न स पापैहिं लिप्यते॥

> > (नरसिंहपुराण)

'हजार गायत्रीका जप उत्तम, सी गायत्रीका जप मध्यम और दस गायत्रीका जप अधम कहा गया है। जो द्विज प्रतिदिन उत्तम, मध्यम अथवा अधमरूपमें कही गई किसी भी प्रकारकी गायत्रीका जप करता है, वह पापोंसे लिप्त नहीं होता।'

इसी प्रकार बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति (१०।११, १२) और हारीतस्मृति (४।४८) तथा हारीतसंहिता (४।४८) में भी लिखा है।

'रात्रावहनि धर्मज्ञ जपन् पापैने लिप्यते।'

( महाभारत, अनुशासनपर्व १५०।६ )

भीष्मिपतामहने युधिष्ठिरजीसे कहा है— 'धर्मज्ञ नरेश्वर ! जो रात-दिन गायत्री-मन्त्रका जप करता है, वह पापोंसे लिप्त नहीं होता ।'

सावित्रीजाप्यनिरतः स्वर्गमाप्नोति मानवः । गायत्रीजाप्यनिरतो मोक्षोपायं च विन्दति ॥ तस्मात्सर्वप्रयत्नेन स्नातः प्रयतमानसः । गायत्रीं तु जपेद् भक्तया सर्वपापप्रणाशिनीम् ॥

(शङ्घसमृति १२।१६-१७)

'जो मनुष्य गायत्रीके जपमें तत्पर है, वह स्वर्गको प्राप्त करता है सौर जो गायत्रीके जपमें तत्पर रहता है, वह मोक्षके उपायको भी प्राप्त करता है । अतः सर्वथा प्रयत्नपूर्वक स्नानकर शुद्धचित्तसे समस्त पापोंको नाश करनेवाली गायत्रीका भक्तिपूर्वक जप करे ।'

इसी प्रकार शङ्क्षसंहिता (११।१८-१६) में भी लिखा है।

गायत्री संस्मरेद्योगात् स याति ब्रह्मणः पदम्। गायत्रीजप्यनिरतो मोक्षोपायञ्च विन्दति॥

(बृहत् पाराशरस्मृति ५।७८)

'जो गायत्रीका स्थिरचित्त होकर स्मरण करता है, वह ब्रह्मपदको प्राप्त करता है और जो गायत्रीके जपमें अनुरक्त रहता है, वह मोक्षके उपायको भी प्राप्त करता है।'

'गायत्री परमो मन्त्रस्तं जप्त्वा भुक्ति-मुक्तिभाक्।'

(अग्निपुराण २८४।२)

'गायत्री परम मन्त्र है, इसके जपनेसे भोग और मोक्ष ये दोनों प्राप्त होते हैं।'

'ऐद्विकामुब्मिकं सर्वं गायत्रीजपतो भवेत्।'

(अग्निपुराण)

'गायत्रीके जपसे इहलोक और परलोक दोनों सुखद बन जाते हैं।'
'गायत्रीजण्यनिरता गच्छन्त्यमृततां द्विजाः।'

(बृहद्यमस्मृति)

'जो द्विज गायत्री जिपमें संलग्न हैं, वे अमृतत्व (मोक्ष) को प्राप्त करते हैं।'

न तथा वेदजपतः पापं निर्दहति द्विजः। तथा सावित्रीजपतः सर्वपापैः प्रमुच्यते॥

(बृहद्यमस्मृति )

'द्विज केवल वेदके स्वाध्यायसे उस प्रकार अपने पापोंको दग्ध नहीं कर सकता, जिस प्रकार वह सावित्री-जपके द्वारा समस्त पापोंको दग्धकर मुक्त हो जाता है।'

> गायत्र्यास्तु परं नास्ति शोधनं पापकर्मणाम् ॥ मद्दाद्याहृतिसंयुक्तां प्राणायामेन संयुताम् । गायत्रीं प्रजपन् विषः सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥

> > ( संवर्तं संहिता २१४, २१५ )

'गायत्री से बढ़कर पाप-कर्मों का नाश करनेवाला और कोई मन्त्र नहीं है। महाव्याहृति और प्राणायामके सहित गायत्रीका जप करने-वाला ब्राह्मण समस्त पापों से मुक्त हो जाता है।' गायव्यास्तु परं नास्ति शोधनं पापकर्मणाम् । महान्याहृतिसंयुक्तां प्रणवेन च संजपेत्॥

( संवर्तस्मृति २२० )

'गायत्रीसे बढ़कर पापकर्मोंका नाश करनेवाला और कोई मन्त्र नहीं है। अतः प्रणव (ओङ्कार) के सहित व्याहृतियोंसे युक्त गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये।'

'सर्वपापानि नइयन्ति गायत्रीजपतो नृप ॥'

(भविष्यपुराण)

'हे राजन् ! गायत्रीके जपसे समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं।' 'गायत्रीजपकृद् भक्तया सर्वपापैः प्रमुच्यते।'

(बृद्ध पाराशरसमृति)

'भिक्तिपूर्वक गायत्रोके जप करनेसे मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है।'

> सावित्रीमप्यधीयीत शुचौ देशे मिताशनः। अहिंसो मन्दको जण्यो मुच्यते सर्वकि व्विषैः॥

( महाभारत, शान्तिपर्व ३५।३७ )

'जो पवित्र स्थानमें मिताहारी होकर, हिंसाका सर्वथा त्याग कर, राग-द्वेष, मान-अपमान आदिसे शून्य होकर मौन-भावसे सावित्रीका जप करता है, वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है।'

जपेन पापं शमयेदशेषं
यत्तरहतं जन्मपरम्परासु।
जपेन भोगान् जयते च मृत्युं
जपेन सिद्धिं स्थाते च मुक्तिम्॥

( लिङ्गपुराण, पूर्वार्घ, =४।१२४)

'जो पाप जन्म-परम्परासे किये गये हैं, वे समस्त पाप गायत्री-जपसे नष्ट हो जाते हैं। गायत्री-जपसे मनुष्य भोगोंको और मृत्युको जीत लेता है। गायत्री-जपसे सिद्धि और मुक्तिकी प्राप्ति होती है।'

'गायत्रीजप्यनिरतो मुच्यतेऽसत्प्रतिप्रद्वात्।'

(याज्ञवल्क्यसंहिता ३।२६०)

'जो गायत्रीके जपमें संलग्न रहता है, वह असत्प्रतिग्रहजनित पाप-से मुक्त हो जाता है।' सप्रभं सत्यमानन्दं हृद्ये मण्डलेऽपि च। ध्यायन् जपेत्तदित्येतन्निष्कामो मुच्यतेऽचिरात्॥

(विश्वामित्रः)

'जो द्विज अपने हृदयमें एवं सूर्य, चन्द्र आदि मण्डलमें सत्य, आनन्दस्वरूप और प्रभायुक्त ब्रह्मका ध्यान करता हुआ निष्कामभावसे गायत्री-मन्त्रका जप करता है, वह संसारके समस्त बन्धनोंसे शीघ्र ही मुक्त हो जाता है।'

योऽधीतेऽहृन्यहृन्येतां गायत्रीं वेदमातरम्। विश्वायार्थं ब्रह्मचारी स याति परमां गतिम्॥

( पद्मपुराण, स्वगंखण्ड ५३।५७ )

'जो ब्रह्मचारी वेदमाता गायत्रीका प्रतिदिन अर्थज्ञानके साथ अध्ययन करता है, वह परम गतिको प्राप्त करता है।'

> योऽघीतेऽह्यन्यहन्येतां सावित्रीं वेदमातरम्। विज्ञायार्थं ब्रह्मचारी स याति परमां गतिम्॥

> > (कूर्मपुराण, उत्तरार्घ १४।५७)

'जो ब्रह्मचारी वेदमाता सावित्रीका प्रतिदिन अर्थज्ञानके साथ अध्ययन करता है, वह परम गतिको प्राप्त करता है।'

> योऽधीतेऽहन्यहन्येतां गायत्रीं वेदमातरम्। विज्ञायार्थे ब्रह्मचारी स याति परमां गतिम्॥

> > ( उशनःसंहिता ३।५३ )

'जो ब्रह्मचारी वेदमाता गायत्रीका प्रतिदिन अर्थज्ञानके साथ अध्ययन करता है, वह परम गतिको प्राप्त करता है।'

> योऽधीतेऽह्रश्यह्रश्येतांस्त्रीणि वर्षाण्यतिद्रतः। स ब्रह्म परमभ्येति घायुभूतः समूर्तिमान्॥

(अग्निपुराण २१५।४)

'जो पुरुष आलस्य त्यागकर तीन वर्षतक प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, वह पवनरूप और आकाशरूप होकर परब्रह्मको प्राप्त करता है।'

योऽधीतेऽहन्यहन्येतांस्त्रीणि वर्षाण्यतन्द्रितः। स ब्रह्म परमभ्येति वायुभूतः समूर्तिमान्॥

(मनुस्मृति २। ५२)

'जो मनुष्य आलस्यका त्यागकर तीन वर्षतक प्रतिदिन सावधान होकर गायत्रीका जप करता है, वह पवनरूप और आकाशरूप होकर परब्रह्म-पदको प्राप्त करता है।'

इसी प्रकार बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति (४।७७) में भी लिखा है।

पतद्श्वरमेतां च जपन् व्याहृतिपूर्विकाम्।

सन्ध्ययोर्वेद्विद् विप्रो वेदपुण्येन युज्यते।।

( मनुस्मृति २।७८ )

'इस ॐ (प्रणव) अक्षर और व्याहृतिपूर्वक सावित्री (गायत्री) का दोनों सन्ध्याओं में जप करता हुआ वेदज्ञ ब्राह्मण समस्त वेदाध्ययनके पाठ करनेका पुण्य-फल प्राप्त करता है।'

वृहद् योगियाज्ञवल्वयसमृति (४।४८) में भी यही लिखा है।

गायज्या वेदमातुस्तु जपमात्रेण केवल्रम्। ब्राह्मण्यं सुस्थिरं सम्यग् गायत्री ताहशी शिवा ॥ (मार्कण्डेयस्मृति)

'वेदमाता गायत्रीके केवल जप-मात्रसे ब्राह्मणत्व सदा-सर्वदा सुर-क्षित रहता है तथा उसी प्रकार गायत्री भी सदा कल्याणकारिणी होती है।'

> गायत्रीजप्यनिरता ब्राह्मणा ब्रह्मचिन्तकाः। स्योपस्थाननिरतास्तस्य सायुज्यभागिनः॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति १०।१७ )

'जो ब्राह्मण गायत्री-जपपरायण तथा ब्रह्मचिन्तक एवं सूर्योपस्थान करनेवाले हैं, वे उस परब्रह्म परमात्माके सायुज्यरूपके भागी हैं।'

> इदमाहिकमन्यत्रं कुर्वद्धिनियतैः सदा । नृपैर्भरतशार्दूल भाष्यते श्रीरनुत्तमा ॥

> > ( महाभारत, अनुशासनपर्व १५०। ८ )

'भरतिसह ! जो राजा मन और इन्द्रियोंको वशमें करके शान्ति-पूर्वक प्रतिदिन गायत्री-मन्त्रका जप करते हैं, उन्हें सर्वोत्तम सम्पत्तिः प्राप्त होती है।'

> यक्ष-विद्याधरत्वं वा गन्धर्वत्वमथापि बा। देवत्वमथवा राज्यं भूलोके हतकण्टकम्॥

'गायत्रीके जपसे मनुष्य यक्षयोनि, विद्याघरयोनि अथवा गन्धर्व-योनि अथवा देवयोनि तकको प्राप्त करता है अथवा भू-लोकमें निष्कण्टक राज्य प्राप्त करता है।'

भगवती गायत्री देवीने भी स्वयं अपने जपका महत्त्व इस प्रकार कहा है—

मदीयेन तु जाप्येन जन्मभिस्तु त्रिभिः छतम्।

ब्रह्महत्यासमं पापं तत्क्षणादेव नश्यित ॥
दशिभर्जन्मभिर्जातं शतेन च पुराछतम्।

त्रियुगेन सहस्रेण गायत्री हन्ति किव्विषम् ॥
एवं झात्वा सदा पूता जाप्ये तु मम व छते।
भविष्यध्वं न सन्देहो नात्र कार्या विचारणा ॥
प्रणवेन त्रिमात्रेण सार्द्धं जप्त्वा विशेषतः।
पूताः सर्वे न सन्देहो जप्त्वा मां शिरसा सह ॥
अष्टाक्षरा स्थिता चाहं जगद्व्यातं मया त्विदम्।
माताऽहं सर्ववेदानां पदैः सर्वेरलङ्कता ॥
जन्ना मां भक्तितः सिद्धि यास्यन्ति द्विजसक्तमाः।
प्राधान्यं मम जाप्येन सर्वेषां वो भविष्यति ॥
गायत्रीमात्रसारोऽपि वरं विप्रः सुसंयतः।
नायन्त्रितश्चत्वेदी सर्वाशी सर्वविक्रयी॥

( पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड १७।२८२-२८८ )

'मेरे जप करनेमात्रसे तीन जन्मोंके किये गये ब्रह्महत्याके सदृश पाप तत्काल हो नष्ट हो जाते हैं। गायत्री दस वार जपनेसे वर्तमान जन्मके, सौ बार जपनेसे पिछले जन्मके और एक हजार बार जपनेसे तीन युगोंके पाप नष्ट हो जाते हैं। ऐसा जानकर मेरे जप करनेमात्रसे ही आप सभी सदा पित्रत्र हो जायेंगे, इसमें सन्देहकी तिनक भी गुञ्जाइश नहीं है। तीन प्रणवके साथ जप करके तथा विशेषकर गायत्रीशीपंके साथ जप करके सभी पित्रत्र होते हैं इसमें सन्देहकी कोई वात नहीं। मेरे प्रत्येक पादमें आठ-आठ अक्षर हैं। मुझमें समस्त ससार व्याप्त है, मैं समस्त वेदोंकी जननी हूँ और समस्त पदोंसे विभूषित हूँ। श्रेष्ठ द्विजगण भक्तिपूर्वक मेरे जप करनेसे सिद्धिको प्राप्त करते हैं, मेरे जपमात्रसे आप सभोकी प्रयानता होगी। केवल गायत्री-मन्त्रसे ही सन्तुष्ट रहनेवाला जितेन्द्रिय ब्राह्मण श्रेष्ठ है, किन्तु चारों

वेदोंको जाननेवाला भी जो असंयमी, सर्वभक्षी और सर्वविकयी है, वह श्रेष्ठ नहीं है।'

#### कामकामो लभेस्कामं गतिकामस्तु सद्गतिम्। अकामस्तु तदाष्नोति यद्विष्णोः परमं पदम्॥

( विष्णुधर्मोत्तरपुराण ३ )

'जपकर्ता यदि किसी कामनाके लिये गायत्रीजप करे तो वह उस कामनाको प्राप्त करता है। यदि वह उत्तम गतिकी इच्छासे गायत्री-जप करे तो सद्गति (परमगति) को प्राप्त करता है। यदि वह अकाम (किसी भी कामनासे रहित) होकर निष्काम-भावसे गायत्रीका जप करे तो भगवान् विष्णुका जो परम पद है, उसे प्राप्त करता है।'

#### यथा कद्यञ्चि अतैषा देवी परमपावनी। सर्वकामप्रदा प्रोक्ता विधिना किं पुनर्नृपः॥

'राजन्, चाहे जिस किसी प्रकार भी जिपी हुई यह परम पावनी देवी समस्त कामनाओं को देनेवाली कही गई है। यदि विधि-विधानसे जिपो गई हो तो फिर कहना ही क्या है अर्थात् अवश्यमेव सकल कामनाओं की पूर्ति करती है।'

गायत्री-जपका महत्त्व समस्त शास्त्रोंमें पाया जाता है। सभी शास्त्रकारोंने अपने-अपने ग्रन्थमें—

गायत्रीजप उत्तमः। (देवीभागवत ११।१६।२३)
गायत्री परमो जपः। (वृहत्पाराश्चरस्मृति ४।४)
—इत्यादि कहकर गायत्री-जपकी महिमाका उल्लेख किया है।

मानव-जीवन दोषमय कहा गया है। अतः मानवसे ज्ञान और अज्ञानमें अगणित दोष होते रहते हैं। उन समस्त दोषोंका निवारण केवल गायत्री-जपसे ही हो सकता है, दूसरेसे नहीं। इसलिये मनुष्य-को अपने दैनन्दिन दोषोंकी निवृत्तिके लिये प्रतिदिन गायत्रीका जप करना चाहिये।

गायत्री-जपकी एक खास विशेषता यह है कि वह जिस प्रकार मनुष्यके किये हुए ब्रह्महत्यादि सभी प्रकारके छोटे-बड़े पापोंको नष्ट कर देता है, उस प्रकार दूसरा कोई जप मनुष्यके पापोंको नष्ट नहीं कर सकता। अतः गायत्रीसे बढ़कर और कोई पापनाशक जप नहीं है—

#### ब्रह्महत्यादि पापानि गुरूणि वा लघूनि च। नारायत्यचिरेणैष गायत्रीजापको द्विजः॥

(पद्मपुराण)

'गायत्री-जप करनेवाला द्विज अपने छोटे-बड़े ब्रह्महत्यादि समस्त पापोंको शीघ्र ही नष्ट कर देता है।'

गायत्री-जपका विशेष महत्त्व है। अतः जो द्विज विधिपूर्वक गायत्रीका जप करता है, उसे गायत्री माता क्या-क्या नहीं देतीं ? सब कुछ प्रदान करती हैं।

# 'किं किं न द्द्याद् गायत्री सम्यगेवमुपासिता।'

(स्कन्दपुराण, काशीखण्ड १।५६)

अतः द्विजमात्रको गायत्रीका जप प्रतिदिन करना चाहिये। गायत्रीका जप द्विजके लिये अनिवार्य और आवश्यक है।

#### गायत्री-जपकी आवश्यकता

गायत्री वेदोंकी माता, वेदोंका सार और वेदोंका सर्वस्व है। गायत्री परब्रह्मस्वरूपा, सर्वात्मिका और सर्वस्वरूपा है। गायत्री सर्व-वेदात्मक और सर्वदेवात्मक है।

प्राचीन कालके ऋषि, महर्षि, तपस्वी, विद्वान् एवं ब्राह्मण गायत्री-के महत्त्वको भलीभाँति जानते थे, अउएव वे गायत्रीको अपना परम उपास्य समभकर प्रतिदिन गायत्रोका ही जप किया करते थे। गायत्री-के जपके प्रभावसे उस समय कोई भी ऐसा द्विज नहीं था, जो गायत्री-जप न करता हो। इस समय सैकड़ों हजारों में भी ढूँढ़नेसे गायत्री-जप करनेवाले अत्यल्प संख्यामें द्विज दिखलायी पड़ते हैं।

पूर्वकालमें जब द्विज गायत्रीका जप करते थे, तब सभी द्विज मुखशान्तिका अनुभव करते थे और वे सर्वप्रकारसे सुखी और समृद्ध थे।
आज गायत्रीके जपके अभावके कारण ब्राह्मण, क्षत्रिय और वंश्य—
ये तीनों वर्ण भवरोगसे ग्रस्त हैं, जिसमे इनकी आध्यात्मिक हानि
हो रही हैं। आध्यात्मिक हानि होनेसे वे अत्याचार, अनाचार,
ध्यभिचार, जीवहिंसा आदि तमोगुणो वृत्तियोंमें फँसकर सर्वदा
मानसिक और शारोरिक कष्टोंसे पोड़िन रहते हैं। अतः त्रैवर्णिकोंके
भवरोगको दूर करनेके लिये गायत्री-जप प्रमुख साधन है, जिससे
त्रैवर्णिकोंकी आध्यात्मिक उन्नति हो सकती है। आध्यात्मिक उन्नति
होनेसे ही त्रैवर्णिकोंका चित्त पवित्र और निर्मल होता है, जिससे वे
असन्मार्गमें प्रवृत्त न होकर सदा सन्मार्गमें हो प्रवृत्त रहते हैं। अतः
स्पष्ट है कि आध्यात्मिक उन्नतिके लिये गायत्रीका जप ही सर्वश्रेष्ठ
साधन है।

द्विजातिके लिये गायत्रोका जप अत्यन्त उपकारक कहा गया है। अतः जिस प्रकार द्विजातिका गायत्रों-जप उपकार करता है, उस प्रकार उसका धन, मित्र, बन्धु-बान्धवगण आदि उपकार नहीं कर सकते, यह स्पष्ट लिखा है—

न धनान्युपकुर्वन्ति न मित्राणि न बान्धवाः। न हस्तपादचल्रनं न देशान्तरसङ्गतम्॥ न कायक्लैशवैधुर्यं न तीर्थायतनाश्रयः। केवलं तन्मनस्कस्य जपेनासाद्यते पदम्॥ (पद्मपुराण, पातालखण्ड १९।४०-४१) 'धन, मित्र, बान्घवगण, हाथ और पैरोंका चालन, दूसरे देशमें जाना, शरीरको कष्ट देना और तीर्थस्थानोंका आश्रय—ये सभी मनुष्यका उतना उपकार नहीं करते, जिनना गायत्री-जप करता है। अतः तन्मनस्क अर्थात् दत्तचित्त होकर केत्रल गायत्रीका जप करनेसे मनुष्य श्रेष्ठ- पदको प्राप्त करता है।

अतः द्विजमात्रको परमोपकारक गायत्रीका ही जप करना चाहिये। गायत्रीके जपके बारेमें तो यहाँ तक लिखा है कि जो द्विज गायत्रीका जप करता है. उसे अन्य अनुष्ठानादि करनेकी आवश्यकता नहीं है। वह केवल गायत्रीके जप करनेसे ही कृतकृत्य हो जाता है—

#### कुर्यादन्यन्न वा कुर्यादनुष्ठानादिकं तथा। गायत्रीमात्रनिष्ठस्तु कृतकृत्यो भवेद् द्विजः॥

(देवीभागवत, उत्तरार्ध ११।१।८)

'द्विज दूसरा कुछ अनुष्ठान आदि करे या न करे, किन्तु गायत्रीका जप अवश्य करे। जिसकी केवल गायत्रोमें ही निष्ठा है, वह उसीसे कृतकृत्य हो जाता है।'

गायत्री-जपमें निष्ठा रखनेवालेको समस्त यज्ञोंका फल प्राप्त होता है, यह स्पष्ट लिखा है—

> जपनिष्ठो द्विजः श्रेष्ठोऽखिलयञ्चफलं लभेत्। सर्वेषामेव यज्ञानां जायतेऽसौ महाफलः॥

> > (तन्त्रसार ३६)

'जो द्विज गायत्री-जपमें निष्ठा रखता है, उसे श्रेष्ठ कहा गया है और वह गायत्री-जपके द्वारा समस्त यज्ञोंके फलको प्राप्त करता है।'

> सर्वेषां जप्यस्कानामृचाश्च यजुषां तथा। साम्नां चैकाक्षरादीनां गायत्री परमो जपः॥

> > ( वृद्ध पाराशरसमृति ४।४ )

'समस्त जप-सूकों और ऋक्, यजु और सामवेदके मन्त्रों तथा एकाक्षर (ॐ) आदि मन्त्रोंमें गायत्री-मन्त्रका जप सर्वश्रेष्ठ है।' गायत्री-मन्त्रके जपकी श्रेष्ठताके सम्बन्धमें वृद्ध योगियाज्ञवल्क्य-स्मृति (१०।११०) में भी लिखा है—

'गायत्र्यास्तु परं जाप्यं न भूतं न भविष्यति।' 'गायत्रीसे अधिक महत्त्वपूर्ण जपनीय मन्त्र न हुआ और न होगा।' महर्षि मार्कण्डेयने भी गायत्री-मनत्र और गायत्री-जपके महत्त्वके सम्बन्धमें कहा है—

न गायज्याः परो मन्त्रः सा सर्वश्रुतिमध्यगा। यज्ञपेनाखिलजपः सिद्धो भवति सन्ततम्॥ यज्ञपेन विना सर्वः साक्षादीशसमोऽपि वै। द्विजमात्रो निपतति तत्तुस्योऽन्यो मनुर्ने द्वि॥

( मार्कण्डेयसमृति )

'इस संसारमें गायत्रीके सद् अौर कोई मन्त्र नहीं है और वह गायत्री समस्त श्रुतियों के मध्यमें अधिष्ठातृरूपमें विराजमान रहती है। जिस गायत्रीके मन्त्रके निरन्तर जप करनेसे समस्त मन्त्रोंका जप हो जाता है और जप करनेवाला सिद्धिको प्राप्त होता है, उस गायत्री-के जप के बिना समस्त द्विजमात्रका पतन हो जाता है, चाहे वे ईश्वरतुल्य ही क्यों न हों। अतः गायत्रीसे बढ़कर और कोई दूसरा मन्त्र नहीं है।'

गायत्री-जपकी महत्ता, विशेषता और आवश्यकताको घ्यानमें रखकर भगवान् मनुने भी द्विजमात्रको गायत्री-जप करनेके लिये विशेषरूपसे आदेश दिया है—

अयां समीपे नियतो नैत्यिकं विधिमास्थितः। सावित्रीमध्यधीयीत गत्वारण्यं समाहितः॥

( मनुस्मृति २।१०४)

'जङ्गलमें जाकर जलके समीप अपनी समस्त इन्द्रियोंको दमनकर एकाग्रचित्तसे नित्यकर्मको पूर्णकर गायत्रीका जप करे।'

जो द्विज अपने घरमें अथवा देवमन्दिरमें अथवा किसी पिवत्र नदीके तटमें अथवा जङ्गलमें जाकर एकान्त स्थानमें प्रतिदिन प्रातः, मध्याह्न और सायं तीनों समय अथवा प्रातः और मध्याह्न दोनों समय गायत्रीका जप करता है, उसके अनेक जन्मोंके उपार्जित भयङ्कर पाप नष्ट हो जाते हैं और वह इहलोकमें सर्वप्रकारसे सुखी रहता है और परलोकमें मोक्षकी प्राप्ति करता है।

श्वपां समीपे नियतो नैत्यिकं विधिमाश्रितः ।
 गायत्रीमप्यधीयीत गत्वारण्यं समाहितः ।।
 (कुर्मपुराण, उत्तरार्धं १४।५०)

गायत्री चैव संसेव्या धर्मकामार्थमोक्षदा। नित्ये नैमित्तिके काम्ये त्रितये तु परायणः॥ गायज्यास्तु परं नास्ति इद्दलोके परत्र च॥

(देवीभागवत ११।२१।३८, ३६)

'गायत्री घर्म, अर्थ, काम और मोक्षको प्रदान करती है। अतः इनका जप परमावश्यक है। नित्य, नैमित्तिक और काम्य — इन तीनों कर्मोंमें गायत्रीका जप उपयोगी है। इससे बढ़कर इस लोक और परलोकमें कोई भी दूसरा जप अथवा साघन नहीं है।'

अतः धर्म, अर्थ, काम और मोक्षको देनेवाली गायत्रीका जपः द्विजमात्रके लिये अनिवार्य और आवश्यक है।

गायत्रीका जप नित्यकर्ममें सम्मिलित है। अतः नित्यकर्ममें गायत्रीका जप आवश्यक और अनुष्ठेय कहा गया है। इसलिये प्रत्येक द्विजको प्रतिदिन गायत्रीका जप करना चाहिये।

# सप्रणव और सच्याहृति गायत्री-जपका महत्त्व

सन्याहतिका सप्रणवा जप्तन्या शिरसा सह। प्राणायामे तथा न्यस्ता वाच्या न्याहृतयः पृथक्॥ (विष्णुधर्मोत्तरपुराण)

'प्रणव ॐकारयुक्त 'भूर्भुवः स्वः' इन तीन व्याहृतियों के सहित 'आपो ज्योति रसोऽमृतं भूर्भुवः स्वरोम्' इस शिर (गायत्रीशिर) के साथ गायत्रीका जप करना चाहिये। प्राणायाममें अलग 'भूः भुवः स्वः महः जनः तपः सत्यम्' ये सात व्यस्त व्याहृतियाँ कहनी चाहिये।'

आद्यास्तु व्याहृतीस्तिस्रो गायत्रीस्वशिरोयुताम् । ओङ्कारं विन्दते यस्तु स मुनिर्नेतरो जनः॥ (बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति २।६५)

'भूः, भुवः, स्वः—इन तीन व्याहितियों तथा शिरसहित गायत्री और ॐकारको जो प्राप्त करता है, वही मुनि है, अन्य जन मुनिश नहीं हैं।'

६ गा० र०

आद्या व्याहृतयः सप्त गायत्री सिशारास्तथा । ओङ्कारं विन्दते यस्तु स मुनिनंतरो जनः॥

'भूः आदि (भूः, भुवः, स्वः, महः, जनः, तपः, सत्य) सात व्याहृतियों तथा शिरसहित गायत्री और ॐकारको जो प्राप्त करता है, वही मुनि है, अन्य जन मुनि नहीं हैं।'

'ध्याद्वत्योङ्कारसहिता सशिरश्च यथार्थतः।'

'व्याहृति और ॐकारसहित तथा शिरसहित गायत्रीका यथार्थ-रूपसे अर्थात् विधि-विधानसे जप करना चाहिये।'

> सिशराश्चेव गायत्री यैर्विप्रेरवधारिता। ते जन्मबन्धनिर्मुकाः परं ब्रह्म विशन्ति वै॥

> > ( वृहद् योगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।४३-४४ )

'जिन श्रेष्ठ ब्राह्मणोंने शिरसहित गायत्रीका 'यही हमारा उद्घार उद्घार उद्घार करनेमें समर्थ है' यह निश्चयपूर्वक गायत्रीकी जगदिद्वारा उपासना की है, वे जन्मरूप बन्धनसे सदाके लिये छुटकारा पाकर परब्रह्मको प्राप्त होते हैं।'

षोडशाक्षरकं ब्रह्म गायत्री सशिरास्तथा। सक्तदावर्तयेयस्तु सर्वपापैः प्रमुच्यते॥

( वृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।४४, ४५ )

'षोडशाक्षरक ब्रह्मरूप तथा शिरसहित गायत्रीकी जो एक बार भी आवृत्ति करता है, वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है।'

सर्वोत्मना हि या देवी सर्वभूतानि संस्थिता।
गायत्री मोक्षसेतुर्वे मोक्षस्थानमनुत्तमम्॥
पोडशाक्षरकं ब्रह्म गायत्री सशिरा स्मृता।
अपि पादमधीयीत गायत्री सशिरास्तथा॥
सर्वपापैः प्रमुच्यन्ते ब्रह्म अध्यापयन् तथा॥

(ऋष्यशृङ्गः)

'जो देवी सब भूतोंमें सब प्रकारसे स्थित है, वह गायत्री भव-सागरके उस पाररूप मोक्षकी प्राप्तिके लिये सेतु (पुल) है एवं सर्वश्रेष्ठ मोक्षस्थान है। मिशिराः (शिरसहित) गायत्री पोडशाक्षरक ब्रह्म कही गयी है। सिशिरस्का गायत्रीका एक पाद भी यदि पढ़े (एक पादकी भी यदि आवृत्ति करें) तो वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है और उसे वेदके अध्यापनका पुण्य प्राप्त होता है।' सम्याहतिं सप्रणवां गायत्रीं शिरसा सह। ये जपन्ति सदा तेषां न भयं विद्यते कवित्॥

(शङ्कसमृति १२।१)

'प्रणव और व्याहतिके सहित गायत्रीका सर्वदा शिरके सहित जो जप करते हैं, उनको कहीं भी भय नहीं होता है।'

> प्रणवन्याहृतिभ्याञ्च गायत्री पठिता यदि ।, सर्वासु ब्रह्मविद्यासु भवेदाशु शुभपदा ॥

( म० त० )

'प्रणव (ॐ) और व्याहृति (भूर्भुवः स्वः) के सहित यदि गायत्रीका पाठ (जप) किया जाय, तो वह समस्त ब्रह्मविद्याओं में शीघ्र शुभ फलको देनेवाली होती है।



#### गायत्री-जपद्वारा विविध पापोंका प्रायश्चित्त

आदित्योऽभ्युदियाद्यस्य सन्ध्योपास्तिमकुर्वतः। स्नात्वा प्राणांस्त्रिरायम्य गायत्र्यप्रशतं जपेत्॥

(मदनपारिजात)

'यदि सन्व्योपासन किये बिना सूर्योदय हो जाय तो प्रायश्चित्तार्थं स्नानके बाद प्राणायाम करके गायत्रीका १०८ बार जप करना चाहिये।'

सम्ध्यायां पतितायान्तु गायत्रीं दशधा जपेत्। गायत्रीं दशधा जप्त्वा पुनः सम्ध्यां समाचरेत्॥

( नित्यकृत्याणंव )

'यदि सन्ध्या-कर्म छूट गया हो तो दस बार गायत्रीका जप करे। दस बार जप करनेके बाद पुनः सन्ध्योपासनकर्म करे।'

> सन्ध्याकाले ब्यतीते तु न च सन्ध्यां समाचरेत्। गायत्रीं दशधा जप्त्वा पुनः सन्ध्यां समाचरेत्॥

( मदनपारिजात )

'सन्ध्याका समय बीत जानेपर सन्ध्या न करे। प्राथिश्वत्तरूपमें दस बार गायत्री-जप करके ही सन्ध्या करनी चाहिये।'

एकाहं चाप्यतिक्रम्य सन्ध्यावन्दनकर्म च। अहोरात्रोषितो भूत्वा गायज्या अयुतं जपेत्॥ द्विरात्रे द्विगुणं प्रोक्तं त्रिरात्रे त्रिगुणं भवेत्। त्रिरात्रानन्तरं चेत् स्याच्छूद्र एव न संशयः॥ (जमदग्निः)

'यदि कोई एक दिन भी सन्ध्यावन्दनादि कमंसे रहित हो गया हो, तो वह रात-दिन उपवास रहकर दस हजार गायत्रीका जप करे। यदि दो रात बीत गयी हो तो बीस हजार और यदि तीन रात बीत गयी हो तो तीस हजार जप करे। तीन रातसे अधिक होने पर वह शूद्र ही है, इसमें कोई सन्देह नहीं।'

> ्रकाहं समतिकम्य प्रमादादकृतं यदि। अहोरात्रोषितो भूत्वा गायत्र्याध्यायुतं जपेत्॥

> > (जमदग्नः)

'यदि प्रमादवश एक दिन सन्ध्योपासन कर्म न किया गया हो, तो उसके प्रायश्चित्तरूपमें अहोरात्र ( एक दिन और एक रात ) उपवासकरके दस हजार गायत्रीका जप करना चाहिये।'

सायं प्रातस्तु यः सन्ध्यां प्रमादाद् विकमेत् सकृत्। गायज्यास्तु सद्दस्रं हि जपेत् स्नात्वा समाहितः॥

(अत्रिस्मृति ६३)

'यदि कोई प्रमादवश प्रातः और सायं सन्ध्याका अतिलङ्क्षन कर जाय अर्थात् सन्ध्या न कर पावे तो उसे स्नान करके समाहित चित्तसे गायत्रीका एक हजार जप करना चाहिये।'

समुत्पन्ने यदा स्नाने भुङ्क्ते वापि पिवेद्यदि । गायव्यष्टसहस्रं तु जपेत्स्नात्वा समाहितः॥

(अत्रिस्मृति ३१३)

'स्नान कर लेने पर भी सन्ध्यावन्दनादि किये विना यदि कोई भोजन अथवा जलपान कर लेता है तो उसे स्नान करके समाहित चित्तसे प्रायश्चित्तार्थं गायत्रीका एक हजार आठबार जप करना चाहिये।'

> उपासीत न चेत् सन्ध्यामग्निकार्यं न वा कृतम् । गायव्यष्टसद्दसं तु जपेत्स्नात्वा समाहितः ॥ (संवर्तस्मृति २२)

१. अतिलङ्घयेत्।

२. 'अष्टोत्तरसहस्रमित्यष्टसहस्रम्' इसके अनुसार एक हजार आठः (१००८) संख्या होनी चाहिये।

'यदि किसी द्विजने सन्ध्योपासन न किया हो और सायं तथा प्रातः होम न किया हो तो उक्त कर्म न करनेसे उत्पन्न प्रत्यवायकी निवृत्तिके लिये उसे स्नान करके एकाग्र मनसे एक हजार आठ बार गायत्रीका जप करना चाहिये।'

> उपासीत न चेत्समध्यामग्निकार्यं न वा कृतम्। गायव्यष्टसहस्रं तु जपेत् स्नात्वा समाहितः॥

> > ( संवर्तसंहिता २३ )

'यदि किसीने सन्ध्या न किया हो या अग्निहोत्रादिकर्म न किया हो तो उसे स्नान करके प्रायश्चित्तार्थ समाहित चित्तसे गायत्रीका एक हजार आठ बार जप करना चाहिये।'

> सन्ध्यावन्दनहानौ तु नित्यस्नानं विखुष्य च । होमं च नैत्यिकं शुद्धं साविज्यष्टसहस्रकम् ॥

'प्रतिदिनकी सन्व्यावन्दनकी हानि होनेपर, नित्यस्नानके लुप्त होनेपर और नित्य हवनके लुप्त होनेपर एक हजार आठ गायत्रीके जपसे शुद्धि होती है।'

> अनाचान्तः पिबेद्यस्तु योऽपि वा भक्षयेत् द्विजः। गायव्यष्टसद्दस्रं तु जपं कुर्वन् विशुद्ध्यति॥

( संवर्तसमृति १४ )

'यदि द्विज (ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य) आचमन किये विना (स्नान, आचमन आदिद्वारा पितत्र हुए बिना) जल, दुग्घ आदि पीये अथवा भोजन करे तो वह एक हजार आठ बार गायत्रीका जप करनेसे शुद्ध होता है।'

> ब्राह्मणस्य यदोच्छिष्टमहनात्यज्ञानतो द्विजः। अद्वोरात्रं तु गायज्या जपं कृत्वा विशुद्ध्यति ॥

(आपस्तम्बस्मृति ५।५)

'यदि कोई द्विज अज्ञानतासे किसी ब्राह्मणका उच्छिष्ट भक्षण करता है तो वह एक रात और दिन गायत्रीका जप करके शुद्ध हो जाता है।'

> मूर्छिते पतिते चापि गवि यष्टिप्रद्वारिते। गायव्यष्टसद्दस्रं तु प्रायश्चित्तं विशोधनम्॥

( आङ्गिरसस्मृति ३४ )

'यदि किसीके द्वारा यष्टिके प्रहार करनेसे गौ मूच्छित हो जाय या गिर जाय तो उस पापकी शुद्धिके लिये उसे प्रायश्चि तार्थ गःयत्रीकः एक हजार आठ बार जप करना चाहिये।'

> दिवा स्विपिति यः स्वस्थो ब्रह्मचारी कथञ्चन । स्नात्वा सूर्यं समीक्षेत गायज्यष्टरातं जपेत् ॥ ( संवर्तस्मृति ३२ )

'कदाचित् ब्रह्मचारी स्वस्थ होने पर भी दिनमें शयन करता है तो वह प्रायश्चित्तरूपमें सूर्यका निरीक्षणकर गायत्रीका एक सौ आठ बार जप करे।'

> सङ्करिपतवतापूर्ती देवनिर्मार्ग्यसङ्घने । अशुचौ देवतास्पर्शे गायत्रीजपमाचरेत् ॥ 'अपोशानमस्त्वा तु यो सुङ्केऽनापदि द्विजः । सुञ्जानो वा तथा वृयाद् गायत्र्यप्रशतं जपेत् ॥ ( याज्ञवल्क्यः )

'सङ्कल्पित व्रतकी पूर्ति न होने पर, देवताओं के निर्माल्यका लङ्क्षन होनेपर तथा अपवित्रावस्थामें देवविग्रहका स्पर्भ होनेपर गायत्रीका जप करना चाहिये। निरापद अवस्थामें (रोगादि आपत्ति-की अवस्थामें नहीं) जो द्विज 'अपोशान' किये विना भोजन करता है अथवा भोजन करता हुआ बोलता है, तो उसे १०८ बार गायत्री-जप करना चाहिये।'

> अज्ञानाद् भुअते विमाः स्तके मृतकेऽपि वा । प्रायश्चित्तं कथं तेपां वर्णे वर्णे विनिर्दिशेत् ॥ गायव्यप्टसहस्रेण युद्धिः स्याच्छूद्रसृतके । वैदये पञ्चसहस्रेण त्रिसहस्रेण क्षत्रिये ॥ ब्राह्मणस्य यदा भुङ्के द्विसहस्रं तु दापयेत् । अथवा वामदेव्येन साम्ना चैकेन शुद्ध्यति ॥

> > (पाराशरस्मृति ११।१७-१६)

१. हाथमें जल लेकर—'अन्नं ब्रह्म रसो विष्णुभीक्ता देवो महेश्वरः' इत्यादि तथा 'अन्तश्चरिस भूतेषु गुहायां विश्वतोमुखः' इत्यादि तथा 'ॐ अन्नपतेऽन्नस्य' इत्यादि मन्त्र पढ़कर 'अमृनोपस्तरणमिस स्वाहा' कहकर जल पीया जाता है। यही 'अपोशान' कहलाता है।

'यदि ब्राह्मण जननाशीच अथवा मरणाशीचमें बिना जाने ब्राह्मण, क्षतिय, वैश्य और शूद्रके यहाँ भोजन करते हैं, तो उनको प्रायिश्चत्त कसा वतलाया जाय? इस प्रश्नका उत्तर यह है कि—यदि सूतकी शूद्रके यहाँ बिना जाने भोजन करे तो उसकी शुद्धि आठ हजार गायत्रीके जप करनेमे होती है। यदि सूनकी वैश्यके यहाँ बिना जाने भोजन करे तो पाँच हजार गायत्री-जप करनेसे और यदि सूतकी क्षत्रियके यहाँ बिना जाने भोजन करे तो तीन हजार गायत्री-जपसे उसकी शुद्धि होती है। यदि क्षत्रिय सूतकी ब्राह्मणके यहाँ अज्ञानसे भोजन करे तो उससे दो हजार दण्ड दिलाना चाहिये। अथवा एक वामदेन्य सामके अनुष्ठानसे उसकी शुद्धि होती है।

> अयाज्ययाजनं कृत्वा भुक्त्वा चान्नं विगर्हितम्। गायज्यष्टसहस्रं तु जपं कृत्वा विशुद्ध्यति॥

> > ( संवर्तसमृति २२२ )

'जिसको यज्ञ नहीं कराना चाहिये ऐसे शूद आदिको यज्ञ कराकर तथा उनका निन्दित अन्न भोजन कर ब्राह्मण एक हजार आठ गायत्री-का जप करनेसे शुद्ध होता है।'

> सर्वेषामेव पापानां सङ्करे समुपस्थिते। दशसाहस्रमभ्यस्ता गायत्रीशोधनं परम्॥

> > (पाराशरसमृति ११।५७)

'यदि बहुतसे पापोंका साङ्कर्य (सिम्मश्रण) उपस्थित हो जाय अर्थात् बहुतसे पाप इकट्ठे हो जायँ, तो दस हजार बार जभी गई गायत्री परम विशुद्धिकारिणी है। अर्थात् बहुत प्रकारके पाप भी यदि एकत्र उपस्थित हों तो उनकी विशुद्धि दस हजार गायत्रो-जपसे हो जाती है।'

> सर्वेषामेव पापानां सङ्करे समुपस्थिते। शतसाहस्रमभ्यस्ता गायत्रीशोधनं तथा॥

> > (पाराशरसंहिता ११।५३)

'यदि बहुतसे पापोंका सम्मिश्रण उपस्थित हो जाय तो एक लक्ष गायत्री-जप करनेसे उनकी विशुद्धि हो जाती है।'

> सर्वेषां भवपापानां सङ्गरे सप्तुपस्थिते। दशसाहस्रिकोऽभ्यासो गायज्याः शोधनं परम्॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।५३-५४ )

'समस्त सांसारिक पापोंके साङ्कर्य होने पर अर्थात् सभी प्रकारके पापोंके होनेपर उन पापोंकी विशुद्धि गायत्रीके दस हजार जपसे होती है।'

# गायत्रीके कोटि, रुक्ष, सहस्र आदि जप करनेसे विविध पापोंसे मुक्ति

गायज्यास्तु जपन् कोटिं ब्रह्महत्यां व्यपोहति । लक्षाशीतिं जपेद्यस्तु सुरापानाद् विमुच्यते ॥ पुनाति हेमहर्तारं गायज्या लक्षसप्ततिः । गायज्या लक्षपष्ट्या तु मुच्यते गुरुतत्वपगः ॥ (चतुर्विशतिमते)

'एक करोड़ गायत्रीके जप करनेवाला ब्रह्महत्याजनित पापको नष्ट कर देता है और अस्सी लाख जप करनेसे सुरापानजनित पापसे मुक्त हो जाता है। सत्तर लाख गायत्रीका जप सोनेकी चोरीसे उत्पन्न होनेवाले पापको पवित्र कर देता है और गायत्रीके साठ लाख जपसे मनुष्य गुरुपत्नीगामिताके दोषसे मुक्त हो जाता है।'

> ब्रह्मचारी निराहारः सर्वभूतहिते रतः। गायज्या लक्षजण्येन सर्वपापैः प्रमुच्यते॥

( संवर्तस्मृति २२१ )

'ब्रह्मचर्यके साथ उपवास रहकर सभी प्राणियोंके हित करनेमें संलग्न व्यक्ति गायत्रीके एक लाख जप करनेसे सभी पापोंसे मुक्त हो जाता है!

> ब्रह्मचारी मिताहारः सर्वभृतिहते रतः। गायत्र्या स्रक्षजप्येन सर्वपापैः प्रमुच्यते॥ (संवर्तसंहिता २१६)

'ब्रह्मचर्यके साथ अल्प आहार करनेवाला तथा सभी प्राणियोंके हित-साधनमें संलग्न व्यक्ति गायत्रीके एक लक्ष जप करनेसे सभी पापोंसे मुक्त हो जाता है।'

रातजता तु सा देवी दिनपापप्रणाशिनी। सहस्रजता तु तथा पातकेभ्यः समुद्धरेत्॥ दशसाहस्रजता तु सर्वकल्मपनाशिनी। सुवर्णस्तेयकृद् विष्रो ब्रह्महा गुरुतल्पगः। सुरापश्च विशुद्ध्येत लक्षजण्यान्न संशयः॥

( शङ्घसमृति १२।२-४ )

'सौ बार जपी गई वह गायत्री देवी दिनके पापोंका विनाश कर देती है तथा हजार बार जपी हुई वह देवी जप-कर्ताको समस्त पापोंसे खवार देती है। यदि दस हजार वार गायत्री जपी गई हो, तो वह सब पापोंका विनाश कर देती है। सुवर्णकी चोरी करनेवाला, ब्रह्महत्या करनेवाला; गुरुतल्पगामी और मद्यपो ब्राह्मण भी एक लाख गायत्री-जपसे शुद्ध हो जाता है, इसमें सन्देह नहीं।

शतज्ञता तु सावित्री महापातकनाशिनी। सहस्रज्ञता तु तथा पातकेभ्यः प्रमोचिनी॥ दशसाहस्रजाप्येन सर्वोक्षरमपनाशिनी। स्थं जता तु सा देवी महापातकनाशिनी॥ सुवर्णस्तेयकृद् विश्रो ब्रह्महा गुरुतरूपगः। सुरापश्च विशुद्ध्यन्ति स्रक्षं जप्त्वा न संशयः॥

( बृहत्शङ्खः )

'सौ बार जपी गई सावित्रो महापातकका नाश करनेवाली, हजार बार जपी हुई समस्त पातकोंसे मुक्त करनेवाली, दस हजार जपी हुई समस्त पापोंको विनाश करनेवालो और लाख जपी हुई वह देवी महापातकोंका नाश कर देती है। सुवर्णकी चोरी करनेवाला, ब्रह्महत्या करनेवाला, गुरुतल्पसे गमन करनेवाला, शराब पीनेवाला ब्राह्मण भी एक लाख गायत्री-जप करनेसे शुद्ध हो जाता है, इसमें सन्देह नहीं।'

> गोघ्नः पितृष्नो मातृष्नो भ्रृणद्वा गुरुतस्पगः॥ ब्रह्मद्वा देमहारी च यस्तु विषः सुरां पिबेत्। गायज्याः शतसाहस्रे जपे भवति वै शुचिः॥

( वृहद् योगियाज्ञवल्वयसमृति ४।६१, ६२ )

'जो मनुष्य गोघाती, पितृघाती, मातृत्राती, गर्भपाती, गुरुपत्नी-गामी, ब्रह्मघाती, सुवर्णहारी और मदिरासेत्री है, वह भी एक लाख गायत्रीके जप करनेसे निश्चय ही पिवत्र हो जाता है।'

संवर्तस्मृति ( २२१ ) में भी कहा है-

'गायज्या लक्षजप्येन सर्वपापैः प्रमुच्यते।'

'गायत्री-मन्त्रके एक लाख जप करनेसे मनुष्य समस्त प्रकारके पापोंसे मुक्त हो जाता है।'

गोदनः पितृहतो मातृहतो भ्रूणहा गुरुतहपगः।

ब्रह्मस्वक्षेत्रहारी च यश्च विष्रः सुरां पिवेत्।।

स गायत्र्याः सहस्रोण पूतो भवति मानवः।

मानसं वाचिकं पापं विषयेन्द्रियसङ्गजम्।।

तत् किह्विषं नाशयित त्रीणि जन्मानि मानवः।

गायत्रीं यो न जान।ति वृथा तस्य परिश्रमः।।

पठेच चतुरो वेदान् गायत्रीं चैकतो जयेत्।

वेदानां चाऽऽवृतेस्तद्वद् गायत्रीजप उत्तमः।।

(देवीभागवत ११।१६।२०-२३)

'गौको मारनेवाला, पिता और माताको मारनेवाला तथा भ्रूणहत्यारा, गुरुपत्नोगामी, ब्राह्मणोंके धन तथा खेतका हरण करनेवाला तथा जो ब्राह्मण मद्यपान करनेवाला हो, वह भी गायत्रीके
एक हजार जप करनेसे मानसिक, वाचिक तथा विषयेन्द्रियोंके
सङ्गसे उत्पन्न होनेवाले समस्त पाप और त्रिजन्मकृत पापोंको नष्ट
कर वेता है। जो गायत्रीको नहीं जानवा उसका समस्त परिश्रम
व्यर्थ है। जो चारों वेदोंका पाठ करता है और जो केवल गायत्रीका
जप करता है, वह दोनों एक समान हो हैं। जैसे चारों वेदोंकी आवृत्ति
करना उत्तम माना जाता है, उसी प्रकार गायत्रीका जप भी उत्तम

दशसहस्रजप्येन निष्कामः पुरुषोत्तमः। विधिना राजशार्द्देल प्राप्नोति परमं पदम्॥

कहा गया है।

'हे राजश्रेष्ठ ! निष्काम-भाववाला उत्तम पुरुष विधिपूर्वक गायत्रीका दस हजार जप करनेसे परम पदको प्राप्त करता है।' दशभिर्जन्मजनितं शतेन च पुरा कृतम्। सहस्रोण त्रिजनमोत्थं गायत्री हन्ति दुष्कृतम्॥ (वृद्ध पाराणरसंहिता ५।६२)

'देवी गायत्रीके दस बार जप करनेसे वह इस जन्ममें उत्पन्न पापको, सौ बार जप करनेसे पूर्वजन्मकृत पापको तथा हजार बार जप करनेसे त्रिजन्मजनित पापोंको नष्ट कर देनी है।'

> दशकृत्वः प्रजप्ता सा राज्याहा यत्कृतं लघु । तत्पापं प्रणुद्त्याशु नात्र कार्या विचारणा ॥

'दस बार जपी हुई गायत्री रात्रि और दिननें किया गया जो लघु पाप है, उस पापको शीघ्र नष्ट करती है, इस विषयमें किसी प्रकार-के विचार करनेकी आवश्यकता नहीं है।'

> शतजप्ता तु सा देवी पापोपशमनी स्मृता। सहस्रजप्ता तु सा देवी उपपातकनाशिनी॥

'सौ बार जपी हुई वह देवी गायत्री समस्त पापोंका विनाश करती है, किन्तु हजार बार जपी गई वह देवी गायत्री समस्त उपपातकोंका विनाश कर देती है।'

लक्षज्ञप्येन च तथा महापातकनाशिनी। कोटिजप्येन राजेग्द्र यदिच्छति तदाप्नुयात्॥

'एक लाख बार जपनेसे वह गायत्री महापातकों तकका विनाश कर देती है। हे राजश्रेष्ठ ! एक करोड़ गायत्रीका जप करनेसे मनुष्य जो कुछ स्वर्गापवर्गतक चाहता है, उसको प्राप्त करता है।'

सप्तावक्ती पापहरा दशिमः प्रापयेद् दिवम्। विशावक्ती तु सा देवी नयते हीश्वरालयम् ॥ अष्टोक्तरशतं जप्त्वा तीर्णः संसारसागरात्। कद्ग-कृष्माण्डजप्येभ्यो गायत्री तु विशिष्यते॥ न गायत्र्याः परं जप्यं न ब्याहृतिसमं हुतम्। गायत्र्याः पादमप्यर्द्धमुगर्द्धं मृचमेव वा॥ ब्रह्महृत्या सुरापानं सुवर्णस्तेयमेव च। गुरुदारागमश्चेत्र जप्येनैव पुनाति सा॥ पापे कृते तिलैहोंमो गायत्रीजप ईरितः। जप्त्वा सहस्रंगायत्र्या उपवासी स पापहा॥

गोधनः पितृष्तो मातृष्तो ब्रह्महा गुरुतल्पगः। ब्रह्मद्याः स्वर्णहारी च सुरापो लक्षजप्यतः॥ शुद्ध्यते वाऽथवा स्नात्वा शतमन्तर्जले जपेत्। अपः शतेन पीत्वा तु गायज्याः पापद्दा भवेत्।। शतं जन्ता तु गायत्री पापोपशमनी समृता। सहस्रं जप्ता सा देवी उपपातकनाशिनी॥ अभीष्टदा कोटिजता देवत्वं राजतामियात्। (अग्निप्राण २१५।६-१४)

'देवी गायत्री सात बार जप करनेसे पापहरण करनेवाली होती है, दस बार जप करने से स्वर्ग प्रदान करती है और बीस बार जप करनेसे वह देवी ईश्वरालय (वैकुण्ठ) को प्राप्त कराती है। एक सौ आठ बार जपनेसे मनुष्य संसार-सागरसे पार हो जाता है, पन्द्रह सौ जप करनेसे जापककी गायत्री सर्वश्रेष्ठ हो जाती है। गायत्रीसे बढ़कर कोई जप नहीं तथा व्याहृतिके समान कोई हवन नहीं है। गायत्रीके एक पाद, आधा पाद, आधा मन्त्र या पूर्ण मन्त्रके जप करनेसे देवी गायत्री ब्रह्महत्या, सुरापान, सुवर्णचोरी तथा गुरुपत्नी-गमनादि पापोंसे लोगोंको पवित्र कर देती है। पाप हो जानेपर प्रायश्चित्तके रूप-में तिलोंसे होम और गायत्री-जपका विधान किया गया है। गायत्रीके एक हजार जप करके उपवास करनेवाला समस्त पापोंको नष्ट करनेवाला होता है। गोघाती, पितृघाती, मातृघाती, ब्रह्मघाती, गुरुपत्नीगामी, ब्रह्मध्न तथा सुवर्ण चुरानेवाला और मद्यपान करनेवाला इन सभीकी शुद्धि गायत्रीके एक लक्ष जप करनेसे होती है। अथवा स्नान करके जलके भीतर एक सौ बार गायत्रीके जपनेसे शुद्ध होता है अथवा सौ बार जप करनेके बाद गायत्री-मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलके पान करनेसे व्यक्ति सर्व पापोंको नष्ट करनेवाला होता है। सौ बार जप करनेसे गायत्री पापोंको नाश करनेवाली, हजार बार जप करनेसे उपपातकोंको नाश करनेवाली तथा <mark>एक</mark> करोड़ जप करनेसे समस्त मनोरथोंको पूर्ण करनेवाली होती है, साथ ही जापक देवंत्व तथा राजत्वको प्राप्त करता है।'

> सप्तावृत्या पुनेहेहं दशभिः प्राप्यते दिवम् ॥ विशावृत्या तु सा देवी नयते ही इवरालयम्। अष्टोत्तरशतं जप्त्वा तरते जन्मसागरम् ॥

तीणों भूयो न पश्येत जन्ममृत्युं सुद्दारणम्।
गायत्रीं जपते यस्तु सोमवद् भासते तु सः॥
पादार्धं पादमर्धं वा समस्तामृचमेव वा।
सर्वेषां भवपापानां सङ्करे समुपस्थिते।
दशसादिक्रिकोऽभ्यासो गायज्याः शोधनं परम्।
रद्ग-कूष्माण्डऊप्येश्च जप्यैः सौराणंवैस्तथा॥
ऋषिभिर्विरजा जाप्यैगीयत्री च विशिष्यते।
ब्रह्मदत्यां सुरापानं सुवर्णस्तेयमेव वा॥
गुरुद्दारागमं चैव जप्येनैव पुनाति सा।

(बृहद् योगियाज्ञत्वयस्मृति ४।५०-५६)

'देवी गायत्री सात बार जपनेसे शरीरको पिवत्र करती है, दस बार जपनेसे स्वर्गको देती है और बीस वार जपनेसे ईश्वरालय (वंकुण्ठ) को प्राप्त कराती है। एक सौ आठ बार जप करके मनुष्य बार-बारके जन्मरूपी सागरको पार कर लेता है, पश्चात वह पुनः अति-दारुणजन्य मृत्युको नहीं देखता। जो व्यक्ति गायत्रीके एक पाद, आधा पाद, आधा मन्त्र या पूर्णमन्त्रको जपता है, वह चन्द्रके समान भासित होता है। समस्त प्रकारके सांसारिक पापोंके साङ्कर्य उपस्थित हो जानेपर उसके शोधनका एकमात्र उपाय गायत्रीका दस हजार जप ही है। पन्द्रह सौ जप करनेसे तथा सौलह सौ जप करनेसे या सात सौ जप करनेसे जापककी विरजा गायत्री सर्वश्रेष्ठ हो जाती हैं। ब्रह्महत्या, मद्यपान, सुवणं चोरी तथा गुरुपत्नी-गमनादि पापोंको देवी गायत्री जप करने मात्रसे पवित्र कर देती है।

सतिभः पावयेद्देहं दशिभः प्रापयेद् दिवम्। विश्वत्यावर्तिता देवी नयते चेश्वरालयम्॥ अष्टोत्तरशतं जप्तवा तारयेज्ञन्मसागरात्। तीणीं न पश्यित प्रायो जन्ममृत्युं हि दारणम्॥ दशिभर्जन्मजनितं शतेन तु पुराष्ट्रतम्। त्रिजन्मजं सहस्रेण गायत्री हन्ति किल्विषम्॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्श्यस्मृति ४।७२-७४ )

'प्रतिदिन सात बार गायत्रीका जप करनेसे गायत्री देवी शरीरको पवित्र करती है, दस बार जप करनेसे स्वर्गलोककी प्राप्ति कराती है, बीस बार जप करनेसे शिवलोकमें पहुँचाती है और एक सौ आठ बार जप करनेसे जन्म-समुद्रसे पारकर देती है। जो इससे पार हो जाता है, वह फिर इस जन्म और मृत्युके दुःखको नहीं देखता। गायत्रीके दस बार जपनेसे वर्तमान जन्मका, सौ बारके जपनेसे पूर्वजन्मका और एक हजार बार जपनेसे तीन जन्मोंका पाप नष्ट कर देती है।

> दशिर्जन्मजनितं शतेन च पुराकृतम्। त्रियुगं तु सहस्रेण गायत्री हन्ति किल्विषम्॥

( पदापुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१६४ )

'गायत्रीका दस बार जप करनेसे इस जन्मके पापोंका, सी बार जप करनेसे पूर्व जन्मके पापोंका तथा एक हजार जप करनेसे तीन युगके पापोंका नाश हो जाता है।'

> दशजप्ता तु सा देवी दिनपापप्रणाशिनी। शतं जप्ता तथा सा तु सर्वकरमणनाशिनी॥ सद्दस्रं जप्ता सा नृणां पातकेभ्यः समुद्धरेत्। स्वर्णस्तेयी कृतष्तश्य ब्रह्मद्वा गुरुतरुपगः॥ सुरापश्च विशुद्धयेत लक्ष्मजतेन सर्वदा॥

> > (शंखसंहिता ११।४-५)

'दस बार जप करनेसे देवी गायत्री दिनमें किये हुए पापको नाश करनेवाली है, सौ बार जप करनेसे समस्त पापोंको नाश करनेवाली है तथा हजार बार जप करनेसे मनुष्योंको समस्त पापोंसे छुड़ा देती है। एक लक्ष जप करनेसे सोनेकी चोरी करनेवाला, कृतघ्न, ब्रह्म-हत्यारा, गुरुपत्नीगामी और मद्यपायी—ये सभी सर्वदाके लिये पवित्र हो जाते हैं।'

पेहिकामु िमकं पापं सर्वं निरवशेषतः।
पञ्चरात्रेण गायत्री जपमानो व्यपोहित ॥
(संवर्तसमृति २१६)

(सवतस्मृत २१६)

'इस जन्म और पूर्वजन्मके समस्त पापोंको गाँच रात्रिपर्यन्त गायत्री-जप करनेवाला नष्ट कर डालता है।'

> ऐहिकामुब्मिकं लोके पापं सर्वे विशेषतः। पञ्चरात्रेण गायत्रीं जपमानो ब्यपोहति॥

( संवर्तसंहिता २१३ )

'इस जन्म तथा पूर्वजन्मके समस्त पापोंको विशेषकर पाँचरात्रि-पर्यन्त गायत्रीके जप करनेवाला नष्ट कर देता है।' सक्कज्ञपश्च गायज्ञयाः पापं दिनभवं हरेत्।
दशबारं जपेनैव नश्येत्पापं दिवानिशम् ॥
शतबारं जपश्चैव पापं मासार्जितं हरेत्।
सहस्रधा जपश्चैव कल्मषं वत्सरार्जितम् ॥
त्रक्षो जन्मकृतं पापं दशत्रक्षोऽन्यजन्मजम्।
सर्वजन्मकृतं पापं शतत्रक्षाद् विनश्यति॥
करोति मुक्ति विप्राणां जपो दशगुणस्ततः।

(देवीभागवत ६।२६।१४-१७)

'गायत्रीका एक बार जप करनेसे दिनमें किये हुए समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं। दस बार जप करनेसे दिन और रात के समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं। सौ बारके जप करनेसे महीने भरके समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं। एक हजार जप करनेसे साल भरके समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं। एक लाख बार जप करनेसे इस जन्मके समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं। एक लाख बार जप करनेसे दूसरे जन्मके समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं। एक करोड़ जप करनेसे समस्त जन्मोंमें किये हुए समस्त पाप नष्ट हो जाते हैं और दस करोड़ जप करनेसे ब्राह्मणोंकी मुक्ति हो जाती है।'

> पक्षधा दशधा वा यः शतधा वा पठेदिमाम्। पकाकी बहुभिर्वापि संसिद्ध्येदुत्तरोत्तरम्॥

'गायत्री-मन्त्रको एक बार, दस बार अथवा सौ बार पढ़े। गायत्री-मन्त्रको एक बार अथवा अनेक बार पढ़नेसे मनुष्य उत्तरोत्तर सिद्धिको प्राप्त करता है।'

> गायत्री-मन्त्रद्वारा हवनका विविध फल पद्मानां लक्षहोमेन घृताक्तानां हुताशने। प्राप्नोति निखिलं मोक्षं सिध्यत्येव न संशयः॥

> > (देवीभागवत ११।२१।४४)

'एक लाख घृताक्त कमलके पुष्पोंसे हवन करनेपर मनुष्य सम्पूर्ण मनोरथोंको प्राप्त कर लेता है। मुक्ति भी सुलभ हो जाती है, इसमें कोई संशय नहीं।' पञ्जविंशतिलक्षेण दक्ष्मा क्षीरेण वा हुतात्। स्वदेहे सिध्यते जन्तुर्महर्षीणां मतं तथा॥

(देवीभागवत ११।२१।४६)

'पचीस लाख गायत्रीके जप तथा दही और दूधसे हवन किरनेपर मनुष्य स्वयं सिद्ध हो जाता है, यह महर्षियोंका मत है।'

> गुडूच्याः पर्वविच्छिन्नाः पयोक्ता जुहुयाद् द्विजः ॥ एवं मृत्युअयो होमः सर्वध्याधिविनाशनः। जुहुयात्पत्रैः पयोक्तैरुर्वरशान्तये ॥ वचाभिः पयसाकाभिः क्षयं हुत्वा विनाशयेत्। मधुत्रितयहोमेन राजयहमा विनइयति॥ निवेद्य भास्करायात्रं पायसं होमपूर्वकम्। राजयक्ष्माभिभूतं च प्राशयेच्छान्तिमाप्नुयात् ॥ लताः पर्वसु विच्छिद्य सोमस्य जुहुयाद् द्विजः। सोमे सूर्येण संयुक्ते पयोकाः क्षयशान्तये॥ कुसुमैः शङ्खवृक्षस्य हुत्वा कुष्ठं विनाशयेत्। अपस्मारविनाशः स्यादपामार्गस्य तण्डुलैः॥ क्षीरवृक्षसिमिद्धोमादुनमादोऽपि विनद्यति। औदुम्बरसमिद्धोमादतिमेदः क्षयं वजेत्॥ शमयेद् हुत्वा मधुनेक्षुरसेन वा। मधुन्नितयहोमेन नयेच्छानित मसुरिकाम्॥ कपिलासपिंपा हुत्वा नयेच्छान्ति मस्रिकाम्। उदुम्बरवटाश्वत्थैर्गागजाश्वामयं पिपीलिका मधुवल्मीके गृहे जाते शतं शतम्। शमीसमिद्धिरन्नेन सर्विषा जुहुयाद् द्विजः॥ तदुरथं शान्तिमायाति शेषैस्तत्र बिंह हरेत्। अभ्रस्तनितभूकम्पा लक्ष्यादौ वनवेतसः॥ सप्ताहं जुहुयादेवं राष्ट्रे राज्यं सुखी भवेत्।

(देवीभागवत ११।२४।२२-३३)

'द्विजको चाहिये कि गुरुचको टुकड़े-टुकड़े करके उन्हें क्षीरमें कि भिगोकर अग्निमें आहुति दे। इस प्रकारके होमको 'मृत्युञ्जय' कहते हैं। इसमें सम्पूर्ण व्याधियोंका नाश करनेकी शक्ति है। ज्वरकी शान्तिके लिये दुग्वमें भिगोये हुए आमके पत्रोंसे हवन करे। क्षीराक्त

मीठे वचका हुँवन करनेसे क्षयरोग दूर होता है। तीन मधु (दूध, दही और घृत ) से किये हुए होममें राजयक्ष्माको दूर करनेकी शक्ति है। खीरका हवन करके उसे भगवान् सूर्यको अपंण करे। फिर प्रसादरूपसे स्वयं खाये तो राजयक्ष्माका उपद्रव शान्त हो जाता है। सोमलताको गाँठोंपरसे अलग-अलग करके उसे दूधमें भिगोकर क्षयरोगकी शान्तिके लिये द्विज अमावास्या तिथिको हवन करे। शङ्क्षके वृक्षके पुष्पोंसे हवन करके कुष्ठ रोगका निवारण करे। अपामार्गके बीजसे यदि हवन किया जाय तो मृगी दूर हो सकती है। क्षीरी वृक्षकी समिवासे हवन करने-पर उन्माद रोग शान्त हो जाता है। गूलरकी सिमधाका हवन करनेसे असाध्य प्रमेह रोग दूर हो जाता है। मधु अथवा ईखके रससे हवन करके पुरुष प्रमेह रोगको शान्त करे। त्रिमधु ( दूघ, दही और घृत ) के हवनसे मसूरिका (चेचक) रोग शान्त होता है। कपिला गौके घतसे हवन करके भी मसूरिका (चेचक) रोगको शान्त किया जा सकता है। गूलर, वट और पीपलकी समिघाओं से हवन करके गौ. घोड़े और हाथीके रोगको दूर करे। पिपीलिकां और मधुवल्मीक-संज्ञक जन्तुओंद्वारा घरमें उपद्रव उपस्थित होनेपर द्विज शमीकी समिघाओं, खीर और घृतसे प्रत्येक कार्यके लिये दो सौ बार हवन करे। इस प्रकार करनेसे वह उपद्रव शान्त हो जाता है। अवशिष्ट पदार्थोंसे वहाँ बलि प्रदान करनी चाहिये। बिजली गिरने और भूकम्प आदिके लक्षित होनेपर जंगली बेंतकी समिघासे सात दिनों तक हवन करे। ऐसा करनेसे राष्ट्रमें राज्यसुख विद्यमान रहता है।'

अथ पुष्टि शियं लक्ष्मीं पुष्पेई त्वाऽऽप्नुयाद् द्विजः।
श्रीकामो जुडुयात् पद्मे रक्तैः श्रियमवाप्नुयात् ॥
हुत्वा श्रियमवाप्नोति जातीपुष्पेन्वैः शुमैः।
शालितण्डुलहोमेन श्रियमाप्नोति पुष्कलाम् ॥
समिद्धिर्विच्वनृक्षस्य हुत्वा श्रियमवाप्नुयात्।
बिच्वस्य शकलैई त्वा पत्रैः पुष्पेः फलैरिप ॥
श्रियमाप्नोति परमां मूलस्य शकलैरिप ॥
श्रियमाप्नोति परमां मूलस्य शकलैरिप ॥
शतं शतं च सप्ताहं हुत्वा श्रियमवाप्नुयात्।
शां शतं च सप्ताहं हुत्वा श्रियमवाप्नुयात्।
शां शतं च सप्ताहं हुत्वा श्रियमवाप्नुयात्।
अनेन विधिना कन्या वरमाप्नोति वाञ्चितम्।
रक्तोत्पलशतं हुत्वा सप्ताहं हेम चाप्नुयात्।।

सूर्यविम्बे जलं हुत्वा जलस्थं हेम चाष्नुयात्। असं हुत्वाऽऽष्तुयादन्नं बीहीन् बीहिपतिर्भवेत्।। करीषचूर्णेर्वत्सस्य हुत्वा पशुप्रवाष्तुयात्। वियङ्ग-पायसाज्यैश्च भवेद्योमादिभिः प्रजा॥ निवेद्य भास्करायान्नं पायसं होमपूर्वकम्। भोजयेदतुस्नातां पुत्रं परमवाष्त्रयात्।। सप्रहोराभिराद्रीभिरायुईत्वा समाप्नुयात्। समिद्धिः क्षीरवृक्षस्य हुत्वाऽऽयुषमवाष्नुयात् ॥ सप्ररोहाभिराद्रीभिः रक्तभिर्मधुरत्रयैः। बीहीणां च शतं हुत्वा हेम चायुरवाष्नुयात्॥ सुवर्णकुड्मलं हुत्वा शतमायुरवाष्नुयात्। दूर्वाभः पयसा वापि मधुना सर्विषाऽपि वा ।। शतं शतं च सप्ताहमपमृत्युं व्यपोहति । शमीसमिद्धिरन्तेन पयसा वा च सर्विषा॥ शतं शतं च सप्ताहमपमृत्युं व्यपोहति। न्यत्रोधसमिधो हुत्वा पायसं होमयेत्ततः॥ शतं शतं च सप्ताहमपमृत्युं व्यपोहति।

(देवीभागवत ११।२४।३५-५२)

'तदनन्तर पुष्टि, श्री और लक्ष्मीकी प्राप्तिक लिये दिजको चाहिये कि पुष्पोंकी आहुति दे। लक्ष्मी चाहनेवाला पुष्प लाल पुष्पोंसे हवन करे, इससे उसे लक्ष्मी प्राप्त हो जाती है। बिल्वफलके खण्डों, पत्रों और पुष्पोंसे हवन करके पुष्प उत्तम लक्ष्मी प्राप्त कर लेता है। सिम्धाएँ भी बिल्ववृक्षकी ही होनी चाहिये। दूघ और घृतसे मिश्रित हवन करे। सात दिनोंतक प्रतिदिन दो-दो सौ आहुतियाँ देनेपर वह लक्ष्मीको पानेका अधिकारी होता है। तीन मघुओंसे युक्त लाजाका हवन करनेसे पुष्पको कन्या प्राप्त होती है। इस विधिका पालन करनेसे कन्या अभिलिषत वर प्राप्त कर लेती है। एक सप्ताहतक लाल कमलकी सौ आहुति देनेपर सुवर्णकी प्राप्ति होती है। गायत्री-मन्त्रका उच्चारण करके सूर्यका तपण करनेसे जलमें छिपा हुआ सुवर्ण पुष्प प्राप्त कर लेता है। अन्नका हवन करनेसे अन्नके तथा वीहिका हवन करनेसे पुष्प व्रीहिके स्वामी हो जाते हैं। बछड़ेके गोबरके खण्डोंका हवन करनेसे पुष्प प्राप्त करता है। दूघ

और घृतिमिश्रित प्रियङ्गुके हवनसे प्रजाकी अनुकूलता प्राप्त करता है। खीर बनाकर हवन करे और उसे भगवान सूर्यको अर्ण करके ऋतुस्नाता ब्राह्मणीको भोजन कराये तो पुरुषको श्रेष्ठ पुत्रकी प्राप्ति होती है। प्लाशके अग्रभागसे युक्त सिमघाका हवन करके पुरुष दीर्घ आयु प्राप्त करता है। पीपल, गूलर, वट और पाकरकी सिमघाका हवन दीर्घ आयु प्रदान करनेवाला है। क्षीरी वृक्षोंकी अग्रभागयुक्त सिमघाओंसे, जो तीनों मघुओंसे आई हो तथा ब्रीहियोंसे सौ आहुति देकर पुरुष सुवर्ण और दीर्घायु प्राप्त करता है। सुनहरे रंगके कमलसे आहुति देनेपर सौ वर्षकी आयु प्राप्त होती है। दूर्वा, दूच, मधु अथवा घृतसे प्रतिदिन सौ-सौ आहुति देनेपर एक सप्ताहमें अपमृत्यु दूर होती है। ऐसे ही शमीकी सिमघा, अन्न, क्षीर और घृतकी एक सप्ताहतक दी हुई सौ-सौ आहुतियाँ अपमृत्युका विनाश करती हैं। न्यग्रोधकी सिमघाका हवन करके खीरका हवन करे। एक सप्ताहतक प्रतिदिन सौ-सौ आहुतियाँ होनी चाहिये। इसके प्रभावसे अपमृत्यु दूर हो जाती है।

विल्वं हुत्वाऽऽप्तुयाद्राज्यं समूलफलपल्लवम् ॥ हुत्वा पद्मशतं मासं राज्यमाप्नोत्यकण्टकम्। यवागुं त्राममाप्नोति हुत्वा शालिसमन्वितम्॥ अभ्वत्थसमिघो हुत्वा युद्धादौ जयमाप्नुयात्। अर्कस्य समिधो हुत्वा सर्वत्र विजयी भवेत्।। संयुक्तैः पयसा पत्रैः पुष्पैर्वा वेतसस्य च। पायसेन शतं हुत्वा सप्ताहं वृष्टिप्राप्तुयात्।। नाभिद्देन जले जल्ला सप्ताहं वृष्टिमाप्तुयात्। जले भस्म रातं हत्वा मद्दावृधि निवारयेत्।। पालाशाभिरवाष्नोति समिद्धिर्वस्वर्वसम्। पलाशकुसुमैईत्वा सर्वमिष्टमवाप्तुयात् ॥ पयो हुत्वाऽऽमुयानमेधामाज्यं वुद्धिमवाष्नुयात्। अभिमन्त्रय पिबेद् ब्राह्मं रसं मेधामवाष्त्रयात्।। पुष्पद्दोमे भवेद् वासस्तन्तुभिस्तद्विधं पटम्। लवणं मधुसम्मिश्रं हुत्वेष्टं वशमानयेत्।। नयेदिष्टं वशं हुत्वा लक्ष्मीपुष्पैर्मधुष्लुतैः। ( देवीभागवत ११।२४।५४-६२ )

'मुल, फल और पल्लवसहित बिल्वकी आहुति राज्य प्रदान करती है। कमलकी सौ आहुति देनेपर मानव निष्कण्टक राज्य प्राप्त करता है। अगहनीके चूर्णकी लपसीका हवन करके पुरुष ग्राम प्राप्त करता है। पीपलके वृक्षकी समिधाओंका हवन युद्ध आदिके अवसर पर विजय प्रदान करता है। मदारकी समिघाके हवनसे मनुष्य सर्वत्र विजयी होता है। क्षीरके संयुक्त बेंतके पत्रोंसे अथवा खीरसे यदि सौ आहुति दी जाय तो एक सप्ताहमें वृष्टि होती है अथवा नाभिपयंन्त जलमें खड़े होकर एक सप्ताहतक जप करनेपर वृष्टि होती है। जलमें भस्मकी सौ आहुति देनेसे घोर वृष्टि बन्द हो जाती है। पलाशकी समिधासे हवन करनेपर ब्रह्मतेज प्राप्त होता है। पलाशके पुष्पोंकी आहुतियाँ सम्पूर्ण अभीष्ट प्रदान करती हैं। दूधकी आहुति मेघा तथा घृतकी आहुति बुद्धिकी प्राप्तिमें सहायक होती है। ब्राह्मी-बूटीके रसको गायत्री-मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके यदि पान किया जाय तो निर्मल बुद्धि प्राप्त होती है। ब्राह्मी-बूटीके पुष्पोंका हवन करनेसे सुगन्ध तथा तन्तुओं के हवनसे उसी के सदृश पट प्राप्त होते हैं। मधु-मिश्रित बिल्व-पुष्पोंकी आहुति इष्टको वशमें करनेवाली है।

ध्यानकाले पापहरा हुतैषा सर्वकामदा।
गायज्यास्तु तिलैहोंमः सर्वपापप्रणादानः।
शान्तिकामो यवैः कुर्यादायुष्कामो घृतेन च।।
सिद्धार्थकैः कर्मसिद्ध्ये पयसा ब्रह्मवर्चसे।
पुत्रकामस्तथा दशा धान्यकामस्तु शालिभिः।।
क्षीरवृक्षसमिद्भिस्तु ब्रह्मपौडोपशान्तये।
धनकामस्तथा बिल्वैः श्रीकामः कमलैस्तथा।।
आरोग्यकामो द्वाभिगुंकत्पाते स पव हि।
सौभाग्येच्छुर्गुग्गुलानां विद्यार्थी पायसेन च॥
अयुतेनोक्तसिद्धिः स्यालक्षेण मनसेष्सितम्।
कोट्या ब्रह्मवधानमुकः कुलोद्धारी हरिर्भवेत्।।

( अग्निपुराण २१५।२४-२६ )

'ध्यानके समय अर्थात् ध्धान करनेसे गायत्रो सब पापोंको हर लेती है। यदि गायत्रीका हवन किया जाय, तो यह सब कामनाओंको देती है। गायत्रीका तिलोंद्वारा किया गया होम सब पापोंका विनाशक है। ग्रहपीड़ा आदिकी शान्तिकी कामनावाला पुरुष यवोंसे गायत्रीका हवन करे, दीर्घजीवनकी कामनावाला पुरुष घृतसे गायत्रीका हवन करे। कार्यकी सिद्धिके लिये पीले सरसोंसे, ब्रह्मवर्चस्के लिये दूवसे, पुत्रकी कामनावाला पुरुष दहीसे, घान्योंकी कामनावाला पुरुष घानोंसे, ग्रह-पीड़ाकी उपणान्तिके लिये क्षीरी दूघवाले (बड़ आदि) वृक्षोंकी सिमधाओंसे गायत्रीका हवन करे। घनकी अभिलाषावाला पुरुष विल्वफलोंसे, लक्ष्मीकी कामनावाला पुरुष कमलोंसे, आरोग्य (रोग-निवृत्ति) की कामनावाला पुरुष दूबसे, कोई बड़ा भारी उत्पात आकर उपस्थित हो तो उसमें भी वही पूर्वोक्त प्रकार ही अवलम्बनीय है अर्थात् दूविसे ही हवन करना चाहिये। सौभाग्य चाहनेवाला गुग्गुलोंसे, विद्या चाहनेवाला खीरसे देवी गायत्रीका हवन करे। गायत्री-मन्त्रके द्वारा दस हजार हवनसे पूर्वोक्त सिद्धि होती है, लक्ष हवनसे मनोरथ-की प्राप्ति होती है और करोड़ हवनसे हवनकर्ता ब्रह्महत्यासे छुटकारा पा जाता है एवं अपने कुलका उद्धारकर्ता तथा साक्षात् हरिरूप हो जाता है।

हुता देवी विशेषेण सर्वकामप्रदायिनी। सर्वपापक्षयकरी वरदा भक्तवत्सला।। शान्तिकामम्तु जुहुयात् सावित्रीमक्षतैः शुचिः।। हन्तुकामोऽपमृत्युं च घृतेन जुहुयात्तथा॥ श्रीकामस्तु तथा पद्मैर्बिंख्यैः काञ्चनकामुकः। ब्रह्मवर्चसकामस्तु पयसा जुहुयात्तथा॥ घृतप्लुतैस्तिलैर्वह्मि जुहुयात् सुसमाहितः। गायव्ययुतहोमाच्च सर्वपापैः प्रमुच्यते॥ पापातमा लक्षहोमेन पातकेभ्यः प्रमुच्यते। अभीष्टं लोकमामोति प्राप्तुयात् काममीष्सितम्॥

( शङ्खस्मृति १२।६-१०)

'वरदायिनी और भक्तवत्सला देवी गायत्रीके उद्देश्यसे यदि हवन किया जाय तो वह विशेषरूपसे समस्त कामनाओं की पूर्ति करती है और सब प्रकारके पापोंका विनाश करती है। ग्रह गोड़ा आदिकी शान्तिकी कामना हो तो पवित्र होकर तण्डुलोंसे गायत्रीका हवन करना चाहिये। यदि अपमृत्युके निवारणकी कामना हो तो घृत से गायत्रीका हवन करना चाहिये। लक्ष्मीकी कामनावालेको कमलोंसे, सुवर्णकी कामनावालेको बिल्वफलोंसे और ब्रह्मावर्चस्की कामनावाले-

22/91

को दूधसे गायत्रीका हवन करना चाहिये। घृतसे खूब सने हुए तिलोंसे एकाग्र मन होकर यदि अग्निमें हवन करें तो इस प्रकारके गायत्रीके अयुतहोम (दस हजार आहुतियोंके होम) से होमकर्ता समस्त पापोंसे छुटकारा पा जाता है। पापात्मा (अत्यन्त पापी) घृताक्त तिलोंके द्वारा लक्ष होम करनेसे समस्त पातकोंसे मुक्त हो जाता है और वह इस लोकमें इच्छित कामनाओंको प्राप्त करता है तथा वह मरनेके उपरान्त अभीष्ट लोकको प्राप्त करता है।

त्रिरात्रोपोषितः सम्यग् घृतं हुत्वा सहस्रकाः।
सहस्रं लाभमाप्रोति हुत्वाऽग्नौ खिद्ररेन्धनम्।।
पालाशैः सिमधैश्चैव घृताक्तानां हुताशने।
सहस्रं लाभमाप्नोति राहु-सूर्यसमागमे॥
हुत्वा तु खिद्रं वह्नौ घृताकं रक्तचन्दनम्।
सहस्रं हेममाप्नोति राहु-चन्द्रसमागमे॥
रक्तचन्दनमिश्रं तु सघृतं हन्यवाहने।
हुत्वा गोमयमाप्नोति सहस्रं गोमयं द्विजः॥
जाती-चम्पक-राजार्क-कुसुमानां सहस्रशः।
हुत्वा वस्त्रमवाप्नोति घृताकानां हुताशने॥
सूर्यमण्डलिबम्वे च हुत्वा तोयं सहस्रशः।
सहस्रं प्राप्नुयाद् हैमं रोप्यिमन्दुमये हुते॥

(गायत्रीपटल ६-११)

'हवनकर्ता तीन रात्रि उपवासकर खैरकी लकड़ीको घृतमें डुबो-कर उससे हवन करे तो हजारोंकी प्राप्ति होती है। पलाशकी लकड़ी घीमें डुबोकर सूर्यग्रहणके समय गायत्रीके मन्त्रसे एक हजार हवन करे तो हजारोंका लाभ होता है। खैरकी लकड़ी और लाल चन्दनको घृतमें डुबोकर चन्द्रग्रहणमें गायत्री-मन्त्रसे एक हजार हवन करे तो सुवर्णकी प्राप्ति होती है। लाल चन्दनसे और घीसे मिले हुए गायके कण्डेको गायत्री-मन्त्रसे जो ब्राह्मण अग्निमें हवन करता है, उसको हजारों गोमय (रत्निवशेष) की प्राप्ति होती है। मालती, चम्पा और राजार्क (मदार) के पुष्पोंको घृतमें मिलाकर गायत्री-मन्त्रसे हवन करे तो हजारों वस्त्रोंकी प्राप्त होती है। सूर्यमण्डलके बिम्बमें गायत्रीके मन्त्रसे प्रतिदिन एक हजार जलद्वारा अर्घ्यदान करे, तो सुवर्णकी प्राप्ति और चन्द्रमण्डलमें गायत्री-मन्त्रसे प्रतिदिन जलद्वारा अर्घ्यदान करे, तो चाँदीकी प्राप्ति होती है।

गोघृतेन सद्दस्रेण लोध्रेण जुहुयाद् यदि। चौराग्नि-माठतोत्थानि भयानि न भवन्ति वै॥ (गायत्रीपटल १३)

'लोधका पुष्प गौके घृतके साथ गायत्री-मन्त्रसे प्रतिदिन एक हजार हवन करे तो चोर, अग्नि और वायुसे उत्पन्न होनेवाले भय निश्चित ही नहीं होते।'

> हुत्वा वेतसपत्राणि घृताकानि हुताराने। लक्षाधिपस्य पदवीं सार्वभौमं न संशयः॥ त्तक्षेण भस्मद्दोमस्य हुत्वा ह्युत्तिष्ठते जलात्। आदित्याभिमुखं स्थित्वा नाभिमात्रजले शुचौ ।। गर्भपातादिप्रदरश्चान्ये स्त्रीणां महारुजः। नाशमेष्यन्ति ते सर्वे मृतवत्सादिदुःखदाः॥ तिलानां लक्षद्दोमेन घृताकानां हुताराने। सर्वकामसमृद्धातमा परं स्थानमवाष्नुयात्।। यवानां लक्षद्दोमेन घृताक्तानां हुताराने। सर्वकामसमृद्धातमा परां सिद्धिमवाष्त्रयात्।। घृतस्याहुतिल्रक्षेण सर्वान् कामानवाप्नुयात्। पञ्चगब्यारानो लक्षं जपेज्जातिस्मृतिभेवेत्।। तदेव हानले हुत्वा पाप्नोति बहुसाधनम्। अन्नादि-हवनान्नित्यमन्नाद्यं च भवेत् सदा ॥ सर्वसाध्यानामाहुत्यायुतसंख्यया। जुहुयात् रक्तसिद्धार्थकान् हुत्वा सर्वान् साधयते रिपून् ॥ लवणं मधुसंयुक्तं हुत्वा सर्ववशी भवेत। हुत्वा तु करवीराणि रक्तानि ज्वालयेज्ज्वरम् ॥ हुत्वा भल्लातकं तैलं देशादेव प्रचालयेत्। हुत्वा तु निम्बपत्राणि विद्वेषं शान्तये नृणाम्।। रक्तानां तण्डुलानां च घृताक्तानां हुताराने। हुत्वा बलमवाप्नोति शत्रुभिनं स जीयते॥ प्रत्यानयनसिद्ध्यर्थं मधुसर्पिः समन्वितम्। गवां क्षीरं प्रदीप्तेऽग्नौ जुह्दतस्तत्प्रशाम्यति ॥ ( गायत्रीपटल १५-२६ )

'वेंतके पत्तेको घीमें मिलाकर गायत्री-मन्त्रसे अग्निमें हवन करने-से मनुष्य लक्षाधिपति और सार्वभौम बन जाता है, इसमें कोई संशय नहीं है। जो ग्रीष्म ऋतुमें नाभिमात्र जलमें खड़ा होकर गायत्री-मन्त्रसे एक लाख भस्मकी आहुति देता है और जलके बाहर होकर पुनः गायत्री-मन्त्रसे सूर्यका उपस्थान करता है, तो उसके प्रभावसे स्त्रियोंके गर्भपात, प्रदर और मृतवत्सा आदि समस्त दोष निश्चय ही नष्ट हो जाते हैं। घतमें तिलको मिलाकर गायत्री-मन्त्रसे अग्निमें एक लाख हवन करनेसे मनुष्यकी समस्त कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं और वह श्रेष्ठ स्थानको प्राप्त करता है। यवको घीमें मिलाकर गायत्री-मन्त्रसे अग्निमें एक लक्ष हवन करनेसे मनुष्यकी सभी कामनाएँ पूर्ण हो जाती हैं और उसको समस्त सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं। गायत्री-मन्त्रसे गौके घृतके द्वारा एक लाख आहुति करनेसे सभी कामनाएँ पूर्ण होती हैं। पञ्चगव्यका पानकर एक लाख गायत्री-जप करनेसे मनुष्यको पूर्वजन्मका स्मरण हो जाता है। पञ्चगव्यका एक लाख हवन करनेसे समस्त प्रकारके साधन प्राप्त हो जाते हैं और प्रतिदिन विविध प्रकारके अन्नादिद्वारा हवन करनेसे सदा अन्न आदिकी प्राप्ति होती है। गायत्री-मन्त्रसे लाल सिद्धार्थक (लाल सरसों) का दस हजार हवन करनेसे समस्त शत्रु वशमें हो जाते हैं। मधुमें सेंघा नमकको मिलाकर दस हजार गायत्री-मन्त्रद्वारा हवन करनेसे सभी वशमें हो जाते हैं। लाल करवीर (कनैल) के पुष्पोंसे हवन करनेसे सभी प्रकारके ज्वर नष्ट हो जाते हैं। गायत्री-मन्त्रसे भल्लातक (लोघ) के तेलका एक लाख हवन करनेसे शंत्रु दूसरे देशमें चला जाता है और एक लाख नीमके पत्तोंसे हवन करनेसे मनुष्योंके विद्वेषकी शान्ति हो जाती है। लाल चावलको घीमें मिलाकर एक लक्ष हवन करनेसे मनुष्य बलवान् होता है और उसका शत्रु उसको कभी पराजित नहीं कर सकता। गौका दुग्व और मधुको घृतमें मिलाकर गायत्री-मन्त्रसे एक लाख हवन करनेसे दूसरे देश (विदेश) में गया हुआ मनुष्य अपने घर वापसे आ जाता है।

> शमी-विल्व-पलाशानामर्कस्य तु विशेषतः। पुष्पाणां समिधश्चैव दुत्वा हेममवाष्नुयात्॥

> > (गायत्रीपटल २५)

'गायत्री-मन्त्रसे शमी, बेल, पलाश और मदारके पुष्पोंसे और इनकी लकड़ियोंसे एक लाख हवन करनेसे सुवर्णकी प्राप्ति होती है।' बिखानां लक्षहोमेन घृताक्तानां हुताशने।
परां श्रियमवाष्नोति यदि न श्रणहा भवेत्॥
पद्मानां लक्षहोमेन घृताक्तानां हुताशने।
प्राप्नोति राज्यमिकलं सुसम्पन्नमकण्टकम्॥
पञ्जविशातिलक्षेण दिध-क्षीरं हुताशने।
स्वदेहे सिद्ध्यते जन्तुः कौशिकस्य मतं यथा॥

( गायत्रीपटल ३०-३२ )

'गायत्री-मन्त्रसे घृतमें मिलाकर बेलकी लकड़ियोंसे अग्निमें एक लाख हवन करनेसे मनुष्यको लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। यदि वह मनुष्य भूणहा अर्थात् गर्भस्य शिशुकी हत्या करनेवाला न हो तो गायत्री-मन्त्रके द्वारा घृतसे मिले हुए कमलके पृष्पोंसे एक लाख अग्निमें हवन करनेसे अकण्टक, समस्त सम्पत्तिशाली राज्यकी प्राप्ति होती है। गायत्री-मन्त्रसे गौके दुग्ध और दिधसे पचीस लाख अग्निमें हवन करनेसे मनुष्य इसी शरीरसे सिद्धिको प्राप्त कर लेता है, यह कौशिक (विश्वामित्र) का मत है।

गोध्नः पितृध्न-मातृध्नौ ब्रह्महा गुरुतस्पगः।
स्वर्णहारी तैलहारी यस्तु विष्रः सुरां पिवेत्।।
चन्दनद्वयसंयुक्तं कर्पूरं तण्डुलं यवम्।
लवङ्गं सुफलं चाज्यं सिता चाम्रस्य दारुकैः॥
अयं न्यूनविधिः प्रोक्तो गायज्याः प्रीतिकारकः।
एवं इते महासौख्यं प्राप्नोति साधको ध्रुवम्।।
अन्नाज्यभोजनं हत्वा इत्वा वा कर्म गर्हितम्।
न सीदेत् प्रतिगृह्णानो महीमपि ससागराम्॥

(गायत्रीपटल ३५-३८)

'गौ, पिता, माता और ब्राह्मणका वध करनेवाला, गुरुपत्नीसे गमन करनेवाला, सुवर्ण और तेलको चुरानेवाला और मद्यपान करनेवाला ब्राह्मण गायत्री-जपसे लाल और सफेद चन्दन, कपूर, चावल, यव, लवंग, सुन्दर फल, घृत और मिश्रीसे तथा आमकी लकड़ीसे एक लाख हवन करनेसे गायत्री देवी हवन करनेवालेके ऊपर प्रसन्न होकर उसको अनेक प्रकारके महान् सुखोंको देती हैं। अज्ञात (अनजान) रूपसे निकृष्ट कार्य करनेपर घीसे मिले हुए अन्नसे अग्निमें हवन करनेसे किये हुए अज्ञात निकृष्ट कार्योंका क्षय हो जाता

है और सागरपर्यन्त पृथ्वीका लेनेवाला भी पतित नहीं हो सकता।'

तस्वसंख्यासहस्राणि समन्त्रं जुहुयात् तिलैः। सर्वपापविनिर्मुको दीर्घमायुश्च विन्दति॥ आयुष्यं साज्यहविषा केवलेनाथ सर्पिषा। पर्वाङ्कितैस्तिलैर्मन्त्री जुहुयात् त्रिसहस्रकम्॥ अरुणाक्षैस्तिमध्वाज्यैः प्रस्नैर्वेह्मवृक्षजैः॥

(गायत्रीपद्धति)

'गायत्री-मन्त्रसे तिलोंके द्वारा चौबीस हजार हवन करनेसे मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है और वह दीर्घायुको प्राप्त करता है। दीर्घायुकी कामनाके लिये घीके सहित हिवसे अथवा केवल घृतसे अथवा तिलसे गायत्री-मन्त्रद्वारा तीन हजार हवन करे। अरुणाक्ष (मजीठ), मधु, घृत और ब्रह्मवृक्ष (पलाश, गूलर) के पृष्पोंसे विशेष फल प्राप्त होता है।

'गायज्याः लक्षहोमेन मुच्यते सर्वपातकः।'

(बृहद् यमस्मृति )

'गायत्री-मन्त्रके द्वारा लक्ष होम करनेसे मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है।'

इसी प्रकार अनेक पुराणोंमें, स्मृतियोंमें और गायत्रीसम्बन्धी स्तोत्रादिकोंमें भी गायत्रीके हवनका फल विशेष विस्तारसे लिखा है।



#### गायत्रीके विविध प्रयोग

जानुद्दने जले जप्त्वा सर्वान् दोषाञ्छमं नयेत् । कण्ठद्दने जले जप्त्वा मुच्येत्प्राणान्तिकाद् भयात् । सर्वेभ्यः शान्तिकर्मभ्यो निमज्याऽप्सु जपः समृतः ॥ (देवीभागवत ११।२४।५-६)

'जानुपर्यन्त जलमें रहकर गायत्रीका जप करनेसे पुरुषके समस्त दोष शान्त हो जाते हैं। कण्ठपर्यन्त जलमें जप करनेसे प्राणान्तकारी भय दूर हो जाता है। सभी प्रकारकी शान्तिके लिये जलमें डूबकर गायत्रीक। जप करना चाहिये, ऐसा कहा गया है।

निखने मुच्यते तेभ्यो लिखने मध्यतोऽपि च। मण्डले शूलमालिख्य पूर्वोक्ते च क्रमेऽपि वा॥ सहस्रं तन्निखनैत्सर्वशान्तये। सौवर्ण राजतं घाऽपि कुम्भं ताम्रमयं च वा॥ मुण्मयं वा नवं दिब्यं सूत्रवेष्टितमत्रणम्। स्थिण्डिले सैकते स्थाप्य पूरयेनमन्त्रविज्जलैः॥ दिग्भ्य आहत्य तीर्थानि चतस्म्यो द्विजोत्तमैः। पला-चन्दन-कर्पूर-जाती-पाटल-महिलकाः बिल्वपत्रं तथा कान्तां देवीं बीद्दियवांस्तिलान्। सर्वपान् श्रीरवृक्षाणां प्रवालानि च निःक्षिपेत् ॥ सर्वाण्यभिविधायैवं कुराकुर्चसमन्वितम्। स्नातः समाहितो विपः सद्दस्रं मन्त्रयेद् वुधः॥ विश्व सौरानधीयीरन् मन्त्रान् विप्रास्त्रयीविदः। प्रोक्षयेत् पाययेदेनं नीरं तेनाभिषिञ्चयेत्॥ भूतरोगामिचारेभ्यः स निर्मुकः सुखी भवेत्। अभिषेकेण मुच्येत मृत्योरास्यगतो अवद्यं कारयेद् विद्वान् राजा दीर्घजिजीविषुः। गावो देयाश्च ऋत्विम्भय अभिषेके शतं मने !॥ दक्षिणा येन वा तुष्टिर्यथाशक्तयाऽथवा भवेत्। ( देवीभागवत ११।२४।१२-२१ )

'भूमिमें चतुष्कोण मण्डल लिखकर उसके मध्यमें गायत्री-मन्त्र पढ़कर त्रिशूल घँसा दें। इससे पिशाचोंके आक्रमणसे पुरुष बच सकता है अथवा सब प्रकारकी शान्तिके लिये पूर्वोक्त कर्ममें ही गायत्रीके एक हजार मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके त्रिशूल गाड़े। वहीं सुवर्ण, चाँदी, तांबा अथवा मिट्टीका नवीन दिव्य कलश स्थापित करे। उस

कलशमें छिद्र नहीं होना चाहिये। उसे वस्त्रसे वेष्टित कर दे। बालूसे बनी हुई वेदीपर उसे स्थापित करे। मन्त्रज्ञ पुरुष जलसे उस कलशको भर दे। फिर श्रेष्ठ द्विज चारों दिशाओं के तीर्थों का उसमें आवाहन करे। इलायची, चन्दन, कपूर, जायफल, गुलाब, मालती, बिल्वपत्र,

विष्णुकान्ता, सहदेवी, धान, यव, तिल, सरसों तथा क्षीरवृक्षवाले वृक्ष

अर्थात् पीपल, गूलर, पाकर और वटके कोमल पल्लव उस कलशमें छोड़ दे। उसमें सताईस कुशोंसे निर्मित एक कूर्च रख दे। यों सभी विधि सम्पन्न हो जानेपर स्नान आदिसे पिवत्र हुआ जितेन्द्रिय बुद्धिमान् ब्राह्मण एक हजार गायत्रीके मन्त्रसे उस कलशको अभिमन्त्रित करे। वेदज्ञ ब्राह्मण चारों दिशाओंमें बँठकर सूर्य आदि देवताओंके मन्त्रोंका पाठ करे। साथ ही इस अभिमन्त्रित जलसे प्रोक्षण, पान और अभिषेक करे। इस प्रकारकी विधिको सम्पन्न करनेवाला पुरुष भौतिकरोगों और उपचारोंसे मुक्त होकर परम सुखी हो सकता है। इस अभिषेकके प्रभावसे मृत्युके मुखमें गया हुआ मनुष्य भी मुक्त हो जाता है। विद्वान् पुरुष दीर्घ समय तक जीवन घारण करनेकी इच्छावाले राजाको ऐसा अनुष्ठान करनेकी अवश्य प्रेरणा करे। मुने! अभिषेक समाप्त हो जानेपर ऋत्विजोंको दक्षिणामें सौ गौएँ दे। दक्षिणा उतनी देनी चाहिये, जिससे ऋत्विक्गण सन्तुष्ट हो सकें अथवा जिसकी जैसी शक्ति हो, तदनुसार दक्षिणा दी जा सकती है।

जपेदश्वत्थमालभ्य मन्दवारे शतं द्विजः॥ भूतरोगाभिचारेभ्यो मुच्यते महतां भयात्। ( देवीभागवत ११।२४।२१–२२ )

'द्विज शनिवारके दिन पीपलके वृक्षके नीचे गायत्रीका सौ बार जप करे। इससे वह भौतिकरोग एवं अभिचारजनित महान् भयसे मुक्त हो जाता है।'

यां दिशं शतजतेन लोष्टेनाभिष्रताडयेत्।।
ततोऽग्निमारुतारिभ्यो भयं तस्य विनश्यित।
मनसैव जपेदेनां वद्धो मुच्येत वन्धनात्॥
भूतरोगविषादिभ्यः स्पृशञ्जष्त्वा विमोचयेत्।
भूतादिभ्यो विमुच्येत जलं पीत्वाऽभिमन्त्रितम्॥
अभिमन्त्र्य शतं भस्मन्यसेद् भूतादिशान्तये।
शिरसा धारयेद् भस्म मन्त्रयित्वा तदित्यृचा॥
सर्वव्याधिविनिर्मुक्तः सुस्री जीवेच्छतं समाः।
अशकाः कारयेच्छान्ति विषं दस्वा तु दक्षिणाम्॥

( देवीभागवत ११।२४।३३-३७ )

'जो पुरुष सी बार गायत्री-मन्त्रका जप करके जिस दिशामें लोष्ट-द्वारा प्रताङ्न करता है, वहाँ अग्नि, पवन और शत्रुओंसे भय नहीं हो सकता। इस गायत्रीका जप मानसिक हो करना चाहिये। ऐसा करनेसे बन्यनमें पड़ा हुआ मनुष्य उससे मुक्त हो जाता है। गायत्रीका जप करके कुशसे स्पर्श करता हुआ पुरुष भौतिक रोग और विष आदिके भयसे रोगीको मुक्त कर देता है। गायत्री-मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलका पान करके भूत, प्रेत आदिके उपद्रवोंसे मनुष्य मुक्त हो जाते हैं। भूतादिके उपद्रवको शान्त करनेके लिये गायत्री-मन्त्रका सौ बार उच्चारण करके अभिमन्त्रित किये हुए भस्मको सिरपर घारण करे। ऐसा करनेसे पुरुष सम्पूर्ण व्याघियोंसे मुक्त होकर सौ वर्षोतक मुख-पूर्वक जीवन घारण कर सकता है। यदि स्वयं ऐसा करनेमें मनुष्य अशक्त हो तो दक्षिणा देकर ब्राह्मणद्वारा करवानेकी चेष्टा करे।

क्षीराहारो जपेन्मृत्योः सप्ताहाद् विजयी भवेत् ॥ अनदनन् वाग्यतो जप्त्वा त्रिरात्रं मुच्यते यमात् । निमज्याऽऽप्तु जपेदेवं सद्यो मृत्योर्विमुच्यते ॥ जपेद् बिख्वं समाश्चित्य मासं राज्यमवाष्त्रयात् । (देवीभागवत ११।२४।४२-४४)

'जो पुरुष केवल दूघ पीकर गायत्रीका जप करता है, वह एक सप्ताहमें मृत्युपर विजय प्राप्त करता है। यदि मौन रहकर बिना कुछ खाये-पीये जप करे तो तीन रातमें यमके पाशसे मुक्त हो जाता है। यदि जलमें डूबकर जप करे तो उसी क्षण मृत्युसे छुटकारा मिल जाता है। यदि बिल्ववृक्षके नीचे बैठकर जप करे तो एक महीनेमें राज्य मिल सकता है।

नित्यमञ्जलिनाऽत्मानभिषिञ्जेङजले स्थितः॥ मतिमारोग्यमायुष्यमग्यं स्वास्थ्यमवाष्तुयात्। कुर्याद्विषोऽन्यमुद्दिश्य सोऽपि पुष्टिमवाष्तुयात्॥ (देवीभागवत ११।२४।६२–६३)

'जलमें खड़े होकर गायत्री-मन्त्रको पढ़ते हुए प्रतिदिन अञ्जलिसे अपने ऊपर अभिषेक करे। ऐसा करनेसे पुरुष बुद्धि, आरोग्यता, उत्तम आयु और स्वास्थ्य प्राप्त करता है। यदि ब्राह्मण दूसरेके निमित्तसे करे तो उस अन्य पुरुषको भी तुष्टि प्राप्त होती है।'

> अथ चारुविधिर्मासं सदसं प्रत्यहं जपेत्। आयुष्कामः शुचौ देशे प्राप्तुयादायुरुत्तमम्॥

आयुरारोग्यकामस्तु जपेन्मासद्वयं द्विजः।
भवेदायुष्यमारोग्यं श्रिये मासत्रयं जपेत्॥
आयुः श्रीपुत्रदाराद्याश्चतुर्भिश्च यशो जपात्।
पुत्रदाराऽऽयुरारोग्यश्चियं विद्यां च पञ्चभिः॥
पवमेवोत्तरान् कामान् मासैरेवोत्तरैर्वजेत्।

(देवीभागवत ११।२४।६४-६७)

'आयुकी कामनावाला द्विज किसी पिवत्र स्थानमें बैठकर उत्तम विधिके साथ एक मासतक प्रतिदिन एक हजार गायत्री-मन्त्रका जप करे। इससे उत्तम आयुकी प्राप्ति होती है। यदि आयु और आरोग्य दोनोंकी कामना हो तो द्विजको चाहिये कि दो मासतक एक हजार गायत्री-मन्त्रका नियमसे जप करे। आयु, आरोग्यता और लक्ष्मी चाहनेवालेको तीन महीनेतक गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये। आयु, लक्ष्मी, पुत्र, स्त्री और यशकी कामनावाला द्विज चार मासतक गायत्री-मन्त्रका जप करे। पुत्र, स्त्री, आयु, आरोग्य, लक्ष्मी और विद्या—इनकी कामना करनेवालेको पाँच मासतक एक हजार नियमसे जप करनेका विधान है। यो जितने-जितने मनोरथ अधिक हो, उसीके कमसे महीनेकी संख्या भी बढ़ानी चाहिये।

पकपादो जपेदूर्ध्वबाहुः स्थित्वा निराश्रयः॥
मासं शतत्रयं विप्रः सर्वान् कामानवाष्नुयात्।
पवं शतोत्तरं जप्त्वा सहस्रं सर्वमाष्नुयात्॥
घद्ध्वा प्राणमपानं च जपेन्मासं शतत्रयम्।
यदिच्छेत्तद्वामोति सहस्रात्परमाष्नुयात्॥
पकपादो जपेदूर्ध्वबाह् घद्ध्वाऽनिलं वशः।
मासं शतमवाष्नोति यदिच्छेदिति कौशिकः॥
पवं शतत्रयं जप्त्वा सहस्रं सवमाष्नुयात्।
निमज्याऽऽप्षु जपेन्मासं शतिमष्टमवाष्नुयात्॥
पवं शतत्रयं जप्त्वा सहस्रं सर्वमाष्नुयात्॥

( देवीभागवत ११।२४।६७-७२ )

'एक पैरपर खड़े होकर बिना किसी अवलम्बके वाहोंको ऊपर उठाये हुए तीन सौ मन्त्रोंका प्रतिदिन महीनेभर जप करनेसे द्विजको सम्पूर्ण कामनाएँ प्राप्त हो जाती हैं। इस प्रकार ग्यारह सौ मन्त्रोंका महीनेभर जप करनेसे द्विजकी कोई भी अभिलाषा अधूरी नहीं रह सकती। यदि प्राण और अपान वायुको रोककर तीन सौ गायत्री-मन्त्रका एक महीना जप करे तो वह जिस वस्तुकी इच्छा करे, वह उसे प्राप्त हो जाय। यो ग्यारह सौ मन्त्रोंका जप करनेपर पृष्ठ सर्वस्व पा जाता है। कौशिकजीका कथन है कि एक पंरपर खड़े होकर बाहें ऊपर उठाकर श्वास रोकते हुए सौ मन्त्रोंके कमसे एक महीना जप करे तो उसकी यथेष्ट कामनाएँ पूरी हो जाती हैं। इस प्रकार तेरह सौ मन्त्रोंका प्रतिदिन महीनेभर जप करनेसे सम्पूर्ण मनोरथ प्राप्त हो जाते हैं। जलमें डूबकर सौ मन्त्रोंके नियमसे एक मासतक जप करे तो पुष्प अपना अभीष्ट प्राप्त कर लेता है। यो तेरह सौ मन्त्रोंका महीनेभर जप करनेसे द्विजकी सारी कामनाएँ पूर्ण हो जाती है।'

पक्तवादो जपेदूर्ध्ववाह्व रुद्ध्वा निराश्रयः॥
नक्तमद्दनन् हविष्यान्नं वत्सराद् ऋषितामियात्।
गीरमोघा भवेदेवं जप्त्वा सम्बत्सरद्वयम्॥
त्रिवत्सरं जपेदेवं भवेत् त्रैकालदर्शनम्।
शायाति भगवान् देवश्चतुः सम्बत्सरं जपेत्॥
पञ्चभिर्वत्सरेरेवमणिमादिगुणो भवेत्।
पवं षड्वत्सरं जप्त्वा कामक्रिपत्वमाप्नुयात्॥
सप्तभिर्वत्सरेरेवममरत्वमवाप्नुयात् ।
मनुत्वं नवभिः सिद्धमिन्द्रत्वं द्शभिर्भवेत्॥
पकादशिमराप्नोति प्राजापत्यं सुवत्सरेः।
ब्रह्मत्वं प्राप्नुयादेवं जप्त्वा द्वादश वत्सरान्॥

( देवीभागवत ११।२४।७२-७७ )

'यदि एक पैरसे, बिना किसी सहारे बाहें ऊपर उठाकर खड़े होकर एक वर्षतक गायत्री का जप करे और रात्रिमें केवल हिविष्यात्र खावे तो वह पुरुष 'ऋषि' हो जाता है। यो यदि दो वर्षतक गायत्रीका जप करे तो उसकी वाणी अमोघ हो जाती है अर्थात् वह जो कहता है, सो हो जाता है। इस नियमसे तीन वर्षोतक जप करनेपर मनुष्य त्रिकालदर्शी हो जाता है। यदि चार वर्षोतक जप करे तो स्वयं भगवान सूर्य उसके सामने आकर दर्शन देते हैं। पांच वर्षोतक जप करनेसे अणिमादि सिद्धियोंकी प्राप्ति होती है। इस प्रकार यदि छ: वर्षोतक जप करे तो पुरुषमें इच्छानुसार रूप घारण करनेकी योग्यता प्राप्त हो जाती है। सात वर्षोतक जप करनेसे देवत्व,

नौ वर्षांतक जप करनेसे मनुष्यत्व और दस वर्षातक जप करनेसे इन्द्रपद प्राप्त हो सकता है: ग्यारह वर्षोतक जप करनेसे पुरुष प्रजापति तथा बारह वर्षोंके जप करनेसे ब्रह्माकी योग्यता प्राप्त हो जाती है।

अथ शुद्ध्ये रहस्यानां त्रिसहस्रं जपेद् द्विजः ॥ मासं शुद्धो भवेत् स्तेयात्सुवर्णस्य द्विजोत्तमः। जपेन्मासं त्रिसाइस्रं सुरापः ग्रुद्धिमाप्नुयात्॥ मासं जपेत् त्रिसाहस्रं शुचिः स्यात् गुरुतरपगः। त्रिसहस्रं जपेन्मासं कुटीं कृत्वा वने वसन्॥ ब्रह्महा मुच्यते पापादिति कौशिकभाषितम्। द्वादशाहं निमज्याप्सु सहस्रं प्रत्यहं जपेत्॥ मुच्येरन्नंद्दसः सर्वे महापातिकनो द्विजाः। त्रिसाहस्रं जपेन्मासं प्राणानायम्य वाग्यतः ॥ महापातकयुक्ती वा मुच्यते महतो भयात्। प्राणायामसहस्रेण ब्रह्महापि विशुद्ध्यति ॥ षट्कत्वस्त्वभ्यसेदूर्ध्वं प्राणापानौ समाहितः। भवेदेष सर्वपापप्रणादानः ॥ सहस्रमभ्यसेन्मासं क्षितिपः श्रुचितामियात्। द्वादशाहं त्रिसाइस्रं जपेद्धि गोवधे द्विजः॥ अगम्याऽऽगमनस्तेयहननाभक्ष्यभक्षणे दशसाहस्रमभ्यस्ता गायत्री शोधयेद् द्विजम् ॥ प्राणायामशतं कृत्वा मुच्यते सर्विकिल्विषात्। सर्वेषामेव पापानां सङ्करे सति शुद्धये॥ सदस्रमभ्यसेन्मासं नित्यजापी वने वसन्। उपवाससमं जप्यं त्रिसहस्रं तदित्युचम् ॥ चतुर्विशति साहस्रमभ्यस्तात्रुच्छ्रसंबिता। चतुःषष्टिसहस्राणि वान्द्रायणसमानि तु ॥ शतकृत्वोऽभ्यसेन्नित्यं प्राणानायम्य सन्ध्ययोः। तदित्युचमवाष्नोति सर्वपापक्षयं परम्॥ निमज्याप्तु जपेन्नित्यं शतकृत्वस्तदित्यृचम्। ध्यायन् देवी सूर्यक्षणं सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥

( देवीभागवत ११।२४।८०-६३ )

'अब पातकोंकी शुद्धिके लिये द्विजको चाहिये कि तीन हजार गायत्री-मन्त्रका जप करे। एक महीनेतक प्रतिदिन तीन हजार गायत्री-जप करनेसे सुवर्णकी चोरीके पापसे उत्तम द्विज मुक्त हो जाता है। यदि महीनेभर प्रतिदिन तीन हजार गायत्री-जप करे तो सुरा-पानके पापसे शुद्धि हो जाती है। प्रतिदिन तीन हजार गायत्री-मनत्र-का महीनेभर जप करनेवाला मनुष्य यदि गुरुतल्पगामी हो तो भी पवित्र हो जाता है। वनमें कुटी बनाकर वहीं रहते हुए एक महीनेतक प्रतिदिन तीन हजार गायत्रीका जप करे। कौशिक मुनि कहते हैं कि ऐसा करनेसे पुरुष ब्रह्महत्याके पापसे मुक्त हो जाता है। जलमें डूबकर बारह दिनोतक प्रतिदिन एक-एक हजार गायत्रीका जप करे तो महान् पापी द्विज समस्त पापोंसे छूट जाता है। प्राणायाम-पूर्वक मौन होकर एक मासतक प्रतिदिन तीन हजार गायत्रीका जप करनेसे महान् पातकी व्यक्ति भो असीम भयसे मुक्त हो जाता है। एक हजार प्राणायाम करनेसे ब्रह्महत्यारा भी शुद्ध हो सकता है। प्राण और अपान-वायुको ऊपर चढ़ाकर संयमपूर्वक गायत्री-मन्त्रका छ: वार अभ्यास करे । यह प्राणायाम सम्पूर्ण पापींका नाशक है । मास-पर्यन्त प्रतिदिन एक हजार गायत्रीका अभ्यास करनेसे राजा पवित्र हो जाता है। द्विजको चाहिये कि यदि गोवधकी हत्या लग जाय, तो उसकी शुद्धिके लिये बारह दिनोंतक तीन-तीन हजार गायत्रीका जप करे। दस हजार गायत्रीका जप द्विजको अगम्यागमन, चोरी, प्राणिहिंसा और अभक्ष्यभक्षणके पापसे गुद्ध कर देता है। सौ बार प्राणायाम करके पुरुष समस्त पापोंसे छ्ट जाता है। यदि पुरुष सम्पूर्ण मिश्रित पापोंसे ग्रस्त हो गया हो तो उनकी शुद्धिके लिये वनमें रह-कर एक मासतक प्रतिदिन गायत्रीके एक हजार मन्त्रोंका अभ्यास करना चाहिये। चौबीस हजार गायत्रोके अभ्यासको 'कृच्छुत्रत' कहते हैं। चौसठ हजार गायत्रीका जप 'चान्द्रायणवत' के समान है। यदि प्रातः और सायं दोनों सन्व्याओं के समय प्रतिदिन प्राणायाम करके गायत्रीके सौ मन्त्रका जप किया जाय तो उससे समस्त पापोंका क्षय हो जाता है। जलमें डूबकर सूर्यमयी गायत्री देवीका ध्यान करते हुए त्रिपदा गायत्रीका प्रतिदिन सौ वार जप करनेवाला पुरुष समस्त पापोंसे छटकारा पा जाता है।'

محر دعا ريح

## गायत्री-मन्त्र-जप-सिद्ध एक ऋषिकुमारकी कथा

महाभारतके शान्तिपर्वमें लिखा है-महर्षि पिप्पलपादके पुत्र सुशर्माने कई वर्षतक निरन्तर श्रद्धा-भक्तिपूर्वक गायत्री-मन्त्रका अनुष्ठान किया। व्रतके अन्तमें भगवती सावित्रीने उसके अनुष्ठानसे सन्तुष्ट ही दर्शन देकर कहा- 'पुत्र ! मैं तेरी तपस्यासे पूर्ण सन्तुष्ट हूँ, वर माँग । उस समय ऋषिक्यार अपने जपयज्ञमें इतना तन्मय हो रहा था कि उसने सावित्रीकी ओर कुछ भी व्यान नहीं दिया। थोड़ी देरमें जप समाप्त होनेपर वह स्वयं उठा और भगवतीको सम्मूख खडी देख साष्टाङ्ग प्रणामकर बोला—"मातः! 'यदि आप मुझपर प्रसन्न हैं, तो यह वर दीजिये कि मेरा मन इसी प्रकार आपके ध्यानमें लगा रहे।'' इस पर सावित्रीजी 'तथास्तु' कह-कर अन्तर्ध्यान हो गईं। इसके अनन्तर ऋषिकुमार एक सौ वर्षके गायत्री-जपानुष्ठानका संकल्पकर फिर जपमें तत्पर हो गया। एक सौ वर्ष पूर्ण होनेपर भगवती सावित्री, ब्रह्मा, तिष्णु, शिव, इन्द्र, यम, वरुण आदि देवताओंने उसे दर्शन देकर अपनी प्रसन्नता प्रकट की और कहा-"वत्स! हम तेरी तपस्यासे प्रसन्न हैं, तू धन, ऐश्वर्य, पुत्र, कलत्र आदि ऐहलौकिक सम्पत्ति अथवा स्वर्ग-सुख-भोग दा अन्य उत्तम लोककी प्राप्ति आदि पारलौकिक अभीष्ट पदार्थ यथेच्छ मांग ले।"

ऐसा सुन, ऋषिकुमारने विनयपूर्वक सबको प्रणामकर निवेदन किया—''पूज्य महानुभावो! मैं समस्त आशाओंका परित्याग कर चुका हूँ। मुझको भोग्य वस्तुकी अभिलाषा नहीं है। वर्तमान स्थितिमें सन्तुष्ट हूँ।'' इस पर समस्त देवगण आशीर्वाद देते हुए अपने-अपने घाममें चले गये। इसी समय महाराज इक्ष्वाकु तीर्थयात्रा-प्रसंगसे इस ऋषिकुमारके आश्रममें आ गये ऋषिकुमारके सदाचरणसे प्रसन्न हो सम्मानपूर्वक बोले—''ऋषिकुमार! यदि आपको घन, वैभव, भूमि अथवा अन्य किसी अभीष्ट पदार्थकी इच्छा हो, तो कहिये, मैं आपकी भेंट कहाँ।'' ऋषिकुमारने कहा—''महाराज! मुझको तो किसी वस्तुकी आकाँक्षा नहीं है। हाँ यदि आपको किसी अभीष्ट वस्तुकी इच्छा हो तो कहिये। मैं तपके प्रभावसे आपकी अभिलाषा पूर्ण कहाँगा।'' महाराज बोले—''यदि ऐसा है तो आप मुझको अपने गायत्री-जपका फल दे दोजिये।''

इस पर ऋषिक्रमार प्रसन्न हो जपका फल राजाको देनेके लिये उद्यत हो गये और बोले — ''लोजिये"। परन्तु वर्मभोरु राजाको इससे बहुत आश्चर्य और संकोच हुआ। वे बोले—''ऋषे ! मैं क्षत्रिय हूँ। आपसे दान नहीं ले सकता।" ऋषिकुमारने कहा—"महाराज! स्वयं मांगकर क्यों नहीं लेते ? अब तो आपको लेना ही होगा।" इस पर वाद-विवाद बढ़ा और अन्तमें यह समझौता हुआ कि परस्पर आदान-प्रदान किया जाय । महाराजका भी पुण्यसंचय अपरिमित था । अतः राजाने ऋषिकुमारके गायत्री-जपका फल ले लिया और ऋषिकुमारने घर्मात्मा इक्ष्वाकूके पृण्यकर्मीका फल ग्रहण कर लिया। पश्चात् ऋषि-कुमार पुनः अपने उसी परिचित गायत्री-ध्यानमें लीन हो गया। इसी अवस्थामें एक दिन इसके कपाल-केन्द्रसे देदीप्यमान एक ज्योति निकलकर 'भूर्भुवः स्वः' आदि लोकोंका अतिक्रपण करती हुई सत्य-लोकमें पहुँची, जहाँ ब्रह्माजीने उसका हार्दिक स्वागत किया और उसकी प्रशंसा करते हुए बोले--''जो परम गति असम्प्रज्ञात-समाधि-साधक योगियोंको एवं हरि-प्रदत्त भक्तोंको प्राप्त होती है, वही आनन्ददा गति गायत्रीके विधिपूर्वक जपनेवालेको मिलती है।" इतने-में ही वह ज्योति ब्रह्माजीके मूखमें प्रविष्ट हो गई।

कथाका सार यह है कि जो द्विज परम पावन गायत्री-मन्त्रका जप करते हैं, वे इस लोकमें अभ्युदय और परलोकमें निःश्रेयस ( मुक्ति ) की प्राप्ति करते हैं।

# ब्रह्माजीके यज्ञका वर्णन

[ ब्रह्माजीने पुष्कर-तीर्थमें यज्ञ किया। उस यज्ञमें उन्होंने गोप-कन्यासे अपना विवाह किया। गोपकन्याके साथ विवाह करनेके कारण सावित्रीने कुद्ध होकर ब्रह्मा आदि देवताओं, देवपित्नयों और ब्राह्मण आदिको शाप दिया। पश्चात् गायत्री देवीने शापित देवी-देवता आदि-को शापसे मुक्तकर उन्हें वरदान देकर सन्तुष्ट किया।

कृतयुगमें ब्रह्माजीने देवताओं और मनुष्योंके कत्थाणके लिये पुष्करतीर्थमें यज्ञ किया। उन्होंने अव्वर्युको सावित्रीके पास भेजा और कहलाया कि—'यज्ञके प्रारम्भका शुभ मुहूर्त व्यतीत होना चाहता है, अतः वह यज्ञस्थलमें शीघ्र आ जावे, जिससे यज्ञ प्रारम्भ किया जाय। जब अव्वर्युने सावित्रीके पास पहुँचकर ब्रह्माका सन्देश सुनाया, तब उन्होंने कहा—'मेरी लक्ष्मी आदि सिखयाँ इस समय उपस्थित नहीं हैं, इसिलये मैं अभी अकेली नहीं जाऊँगी। जब सिखयाँ आ जायँगी, तब मैं उन सिखयों को साथ लेकर यथासमय यज्ञमण्डपमें पहुँच जाऊँगी।'

जब अध्वयुंने सावित्रीका समाचार ब्रह्माजीको सुनाया, तो वे अत्यन्त ऋद्ध होकर देवराज इन्द्रसे बोले—'यज्ञमें देर हो रही है, इसलिये आप मेरे लिये किसी दूसरी पत्नीको ढूँढ़ लाइये।' ब्रह्माकी आज्ञानुसार इन्द्र कन्याको ढूँढ़ने लगे, तो उनको मार्गमें एक सुन्दरी कन्या मिल गई। इन्द्रने उस कन्यासे पूछा—'तुम कौन हो और क्या काम करती हो ?' तब उस कन्याने कहा—'मैं आभीरकन्या (गोप-कन्या ) हूँ और दुग्ध बेचनेके लिये जा रही हूँ।' इन्द्रने उस गोप-कन्याको पकड़ लिया और उसे ब्रह्माके पास ले जानेके लिये अपने साथ ले लिया । इन्द्रके साथ जाती हुई गोपकन्याने मार्गमें इन्द्रसे कहा-'यदि आपको दुग्ध, दिध, मक्खनकी आवश्यकता हो, तो यथेच्छ ले सकते हैं। व्यर्थमें मुफ्ते पकड़कर अपने साथ वयों ले जा रहे हैं ?' जब इन्द्रने गोपकन्याकी बात नहीं सुनी, तो वह दुःखित होकर अपनी रक्षार्थ अपने माता, पिता, भाई आदिको पुकारने लगी 'एक मनुष्य मुभे बलात् पकड़कर अपने साथ ले जा रहा है, आपलोग मेरी रक्षा करें और वह गोपकन्या इन्द्रसे यह भी कहती रही कि-यदि आपको मेरेसे कुछ काम है, तो आप मेरे माता, पितासे मुभको माँग लीजिये। मेरे माता, पिता घर्मवत्सल हैं, वे अवश्य ही मुझे आपको दे देंगे।' इन्द्रने गोपकन्याकी एक बात भी न सुनी और वह उसे ब्रह्माके पास यज्ञमण्डपमें ले आये। गोपकन्याको जब यह ज्ञात हुआ कि ब्रह्माजी मुक्ते अपनी पत्नी बनाकर यज्ञ करेंगे, तो वह अत्यन्त सन्तुष्ट हुई और उसने अपनेको भाग्यशालिनी समभा। पश्चात् ब्रह्माने विष्णुकी आज्ञासे उस गोपकन्याके साथ अपना 'गान्धर्व-विवाह' कर उस गोपकन्याका नाम 'गायत्री' रख दिया और अपना यज्ञ-कार्य प्रारम्भ किया।

व्रह्माजीका यज्ञ हो रहा था, उसी बीचमें सावित्री अपनी समस्त सिखयोंके साथ ब्रह्माजीके समीप यज्ञमण्डपमें उपस्थित हो गईं। वहाँ ब्रह्माजीके समीप पत्नीके रूपमें गोपकन्याको बैठी हुई देखकर सावित्री बहुत कुपित हुई और उन्होंने ब्रह्मासे कहा—'आपने मेरा परित्यागकर गोपकन्याको अपनी पत्नी बनाकर जो यज्ञकार्य प्रारम्भ किया है, यह बहुत बड़ा पाप है। यह गोपकन्या मेरे पैरकी घूलिकी भी समानता नहीं कर सकती।' ब्रह्माजीने उत्तर दिया—'तुमको मैंने यज्ञार्थ बुलाया था। तुमने यहाँ आनेमें देर की, जिससे मेरे यज्ञका मुहूर्त बीत रहा था, अतः विवश होकर मैंने देवराज इन्द्रके द्वारा इस गोपकन्याको प्राप्त किया और भगवान् विष्णुको आज्ञासे इसके साथ मैंने 'गान्धवंविवाह' कर लिया। अतः विवशतावश मुझसे जो अपराध हो गया है, उसे क्षमा करो।'

कुपित सावित्रोने ब्रह्माको शाप दिया कि—'तुम्हारी पूजा केवल पुष्करतीर्थमें ही होगी, अन्यत्र न होगी।' पश्चात् उन्होंने देवराज इन्द्रको, भगवान् शिवको, कृष्णको, अग्नि आदि देवताओंको, ऋत्विजों एवं ब्राह्मणोंको तथा इन्द्राणीको, देवपत्नियोंको और गौको

विविच रूपमें पृथक्-पृथक् शाप दिया।

सावित्रोके द्वारा ब्रह्मा आदि देवताओं और देवपित्तयों एवं ब्राह्मणादिको शाप देनेसे गायत्रीको अत्यन्त दुःख हुआ और उन्होंने कहा—ब्रह्माजीके साथ विवाह हो जानेके कारण अब मैं समस्त वेदोंको माता गायत्री देवी हूँ। अतः श्रद्धा-भक्तिपूर्वक मेरा जप (गायत्री-जप) किया जाय, तो दस जन्मके ब्रह्महत्या जैसे भयङ्कर पाप भी तत्काल नष्ट हो जाते हैं और जप करनेवाले परम पवित्र हो जाते हैं। अतः मैं देवी-देवता एवं ब्राह्मणोंको वरदान देती हूँ कि—'आपलोगोंको सावित्रीके द्वारा दिया हुआ शाप व्यर्थ हो जायगा। (पद्मपुराण, मृष्टिखण्ड १६ तथा १७ अघ्याय)

गायत्रीके उच्चारण और जपका महत्त्व गायद्युच्चारमात्रेण पापकूटात्पुनाति च। स्वर्गापवर्गमाप्नोति जप्त्वा नित्यं द्विजोत्तमः॥

( पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१<mark>६७-१६८ )</mark>

'गायत्रीके उच्चारणमात्रसे पापराशिसे छुटकारा मिल जाता है और वह मनुष्य पवित्र हो जाता है और जो द्विजश्रेष्ठ प्रतिदिन गायत्रीका जप करता है, उसे स्वर्ग और मोक्ष—ये दोनों प्राप्त होते हैं।'

# गायत्रीके स्वयं पाठ करनेका और दूसरोंसे श्रवण करनेका महत्त्व

गायत्रीं विस्तराद् दिव्यां पठेदेव श्रुणोति च । मुच्यते सर्वपापेभ्यः परं ब्रह्माधिगच्छति ॥

ब्रह्माजी कहते हैं—जो दिव्य गायत्री-मन्त्रका विस्तारसे पाठ (जप) करता है और श्रवण करता है, वह समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है और परब्रह्म पदको प्राप्त करता है।

# 'गायत्री' शब्दकी बार-बार आवृत्ति करनेका महत्त्व

जिनको गायत्री-मन्त्रके उच्चारणका अधिकार नहीं है, उनको केवल 'गायत्री-गायत्री' इस प्रकार शब्दोच्चारण करना चाहिये। गायत्री-गायत्री शब्दोच्चारणमात्रसे ही मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त होकर परब्रह्म-पदको प्राप्त करता है।

गायत्रीति पदावृत्या तत्फलं प्राप्तुवन् नरः। सर्वपापविनिर्मुक्तो ब्रह्मलोकं स गच्छति॥

'गायत्री इस पदकी बार-बार आवृत्ति करनेसे (बार-बार कहनेसे) गायत्री-जपका फल प्राप्त करता हुआ मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त होकर ब्रह्मलोकको प्राप्त करता है।'

# गायत्री-मन्त्रके गुणोंके कीर्तन सुननेका फल

न तेषां विद्यते दुःखं गच्छन्ति परमां गतिम्। ये श्रण्वन्ति महद्बह्म सावित्रीगुणकीर्तनम्॥

( महाभारत, अनुशासनपर्व २४४।७२)

'जो परब्रह्म-स्वरूप गायत्री-मन्त्रके गुणोंका कीर्तन सुनते हैं, उन्हें कभी दुःख नहीं होता तथा वे परम गतिको प्राप्त होते हैं।'

#### गायत्री-मन्त्रके अवणका महत्त्व

आयुष्मान् भवते चैव यं श्रुत्वा पार्थिवात्मज । पुरुषस्तु सुसिद्धार्थः प्रेत्य चेद्द च मोदते ॥

( महाभारत, अनुशासनपर्व २५५।७ )

'राजकुमार! जो गायत्री-मन्त्रको सुनता है, वह पुरुष दीर्घजीवी और सफल मनोरथ होता है और वह इहलोक तथा परलोकमें भी आनन्द भोगता है।'

# गायत्रीके स्मरणका महत्त्व

'गायत्रीं संस्मरेद्योगात् स याति ब्रह्मणः पदम् ।' ( वृद्ध पाराशरस्मृति ५।७८ )

'जो गायत्रीका स्थिरचित्त होकर स्मरण करता है, वह ब्रह्म-पदको प्राप्त करता है।'

#### गायत्रीके ध्यानका महत्त्व

ब्रह्माने गायत्री मातासे कहा है— कुर्वन्तोऽपीद्द पापानि ये त्वां ध्यायन्ति पावनि !। उभे सन्ध्ये न तेषां दि विद्यते देवि पातकम्।।

(अग्निपुराण)

'हे पवित्र करनेवाली गायति ! इस संसारमें पाप करनेपर भी जो प्रातःकाल और सायंकाल तुम्हारा ध्यान करते हैं, हे देवि ! निश्चित ही उनके पाप नहीं रहते।'

## चारों वेदोंमें गायत्री-मन्त्र

गायत्री-मन्त्र चारों वेदोंमें पाया जाता है— ऋग्वेद, शाकलसंहिता ३।६२।१०। शुक्ल यजुर्वेद, माध्यन्दिनीय-संहिता ३।३५, २२।६, ३०।२, ३६।३। कृष्णयजुर्वेद, तैत्तिरीयसंहिता १। ४। ६। १२, १। ४। ६। १०, ४। १। ११। ७ तथा कृष्णयजुर्वेद, मैत्रायणी-संहिता ४। १०। ७७। सामवेद, कौथुमसंहिता, उत्तरार्चिक १३। ३। ३ तथा १३। ४। ३। १। अथर्व्वेद, शौनकसंहिता १६। ७१। १।

## वर्णत्रयकी भिन्न-भिन्न गायत्री

ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये पृयक्-पृथक् गायत्री इस प्रकार लिखी है—

गायत्रों ब्राह्मणाय अनुब्र्यात्।त्रिष्टुभं राजन्यस्य। जगतीं वैदयस्य। (पारस्करगृह्यसूत्र २।३।७-६)

इसी प्रकार वाराहगृह्यसूत्र (पाँचवाँ खण्ड), मानवगृह्यसूत्र (१।२।३), विशिष्ठधर्मसूत्र (४।३) और ऐतरेयब्राह्मण (१।४।२८) में वर्णत्रयकी गायत्री कही गयी है।

ब्राह्मणके लिये गायत्रीछन्दकी गायत्री कही गयी है। अतः ब्राह्मणके उपनयनमें गायत्रीछन्दकी गायत्रीका उपदेश होता है। गायत्रीछन्दकी गायत्रीमें प्रअक्षर होते हैं, अतः ब्राह्मणका प्रवे वर्षमें उपनयन लिखा है।

क्षत्रियके लिये त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्री कही गयी है । अतः क्षित्रियके उपनयनमें त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्रीका उपदेश होता है । त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्रीमें ११ अक्षर होते हैं, अतः क्षत्रियका ११वें वर्षमें उपनयन कहा गया है ।

वैश्यके लिये जगती छन्दकी गायत्री कही गयी है। अतः वैश्यके उपनयनमें जगती छन्दकी गायत्रीका उपदेश होता है। जगती छन्दकी गायत्रीमें १२ अक्षर होते हैं, अतः वैश्यका १२वें वर्षमें उपनयन कहा गया है।

गृह्यसूत्रोंमें ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये भिन्न-भिन्न छन्दकी गायत्रीका उल्लेख किया गया है, किन्तु सभी वर्ण गायत्रीछन्दवाली गायत्री ('ॐ भूभुंवः स्वः तत्सिवतुर्वरेण्यम्०' शु० य० ३६।३) का भी उच्चारण कर सकते हैं—'सर्वेषां वा गायत्रीम्' (पारस्कर-गृह्यसूत्र २।३।१०)।

वर्त्तमान समयमें उपनयनके समय गुरु (आचार्य) त्रैवर्णिकोंको गायत्रीछन्दवाली 'त्रिपदा-गायत्री' का उपदेश करते हैं। इसीलिये सभी त्रैवर्णिक गायत्रीछन्दवाली 'त्रिपदा-गायत्री' का ही जप और अनुष्ठान करते हैं।

यद्यपि ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये क्रमशः गायत्रीछन्द, त्रिष्टुप्छन्द एवं जगतीछन्दकी गायत्रीमें मुख्य अधिकार कहा गया है, तथापि गायत्रीछन्दकी गायत्रीमें भी सबका अधिकार है।

त्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये जिस-जिस गायत्रीका अधिकार लिखा है, तदनुसार वे अपनी-अपनी निर्दिष्ट गायत्रीका भी जप कर सकते हैं।

जो ब्राह्मण गायत्रीछन्दकी गायत्रीका जप करता है, वह ब्रह्म-तेजको प्राप्त करता है।

जो क्षत्रिय त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्रीका जप करता है, वह उत्कृष्ट प्रतापको प्राप्त करता है।

जो वैश्य जगतीछन्दकी गायत्रीका जप करता है, वह धन, धान्य आदि विविध ऐश्वर्योंको प्राप्त करता है।

#### वर्णत्रयकी गायत्रीके मन्त्र

ब्राह्मणकी गायत्री—

ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमि । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ( शुक्लयजुर्वेद ३६।३ )

क्षत्रियकी गायत्री-

- (क) ॐ देवसवितः प्रसुव यक्षं प्रसुव यक्षपितं भगाय । दिव्यो गन्धर्वः केतपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाजं नः स्वदतु स्वाद्या ॥ ( शुक्लयजुर्वेद ६।१ )
- ( ख ) ॐ ता ऐ सवितुर्वरेण्यस्य चित्रामाहं वृणे सुमितं विश्व-जन्याम् । यामस्य कण्वो अद्रुहत्मपीना ऐ सहस्रधारां पयसा महीं गाम् ॥ ( शुक्लयजुर्वेद १७।७४ )

१।४।६।१२, १।४।८।१०, ४।१।११।७ तथा कृष्णयजुर्वेद, मैत्रायणी-संहिता ४।१०।७७ । सामवेद, कौथुमसंहिता, उत्तराचिंक १३।३।३ तथा १३।४।३।१ । अथर्ववेद, शौनकसंहिता १६।७१।१ ।

## वर्णत्रयकी भिन्न-भिन्न गायत्री

वाह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये पृथक्-पृथक् गायत्री इस प्रकार लिखी है—

गायत्रों ब्राह्मणाय अनुब्र्यात्।त्रिष्टुभं राजन्यस्य। जगतीं वैद्यस्य। (पारस्करगृह्यसूत्र २।३।७-६)

इसी प्रकार वाराहगृह्यसूत्र (पाँचवाँ खण्ड), मानवगृह्यसूत्र (११२१३), विशिष्ठधर्मसूत्र (४१३) और ऐतरेयब्राह्मण (११४१२८) में वर्णत्रयकी गायत्री कही गयी है।

ब्राह्मणके लिये गायत्रीछन्दकी गायत्री कही गयी है। अतः ब्राह्मणके उपनयनमें गायत्रीछन्दकी गायत्रोका उपदेश होता है। गायत्रीछन्दकी गायत्रीमें द अक्षर होते हैं, अतः ब्राह्मणका दवें वर्षमें उपनयन लिखा है।

क्षत्रियके लिये त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्री कही गयी है। अतः क्षत्रियके उपनयनमें त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्रीका उपदेश होता है। त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्रीमें ११ अक्षर होते हैं, अतः क्षत्रियका ११वें वर्षमें उपनयन कहा गया है।

वैश्यके लिये जगतीछन्दकी गायत्री कही गयी है। अतः वैश्यके उपनयनमें जगतीछन्दकी गायत्रीका उपदेश होता है। जगतीछन्दकी गायत्रीमें १२ अक्षर होते हैं, अतः वैश्यका १२वें वर्षमें उपनयन कहा गया है।

गृह्यसूत्रोंमें ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैष्यके लिये भिन्न-भिन्न छन्दकी गायत्रीका उल्लेख किया गया है, किन्तु सभी वर्ण गायत्रीछन्दवाली गायत्री ('ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सिवितुर्वरेण्यम्०' शु० य० ३६।३) का भी उच्चारण कर सकते हैं—'सर्वेषां वा गायत्रीम्' (पारस्कर-गृह्यसूत्र २।३।१०)।

वर्त्तमान समयमें उपनयनके समय गुरु (आचार्य) त्रैवर्णिकोंको गायत्रीछन्दवाली 'त्रिपदा-गायत्री' का उपदेश करते हैं। इसीलिये सभी त्रैवर्णिक गायत्रीछन्दवाली 'त्रिपदा-गायत्री' का ही जप और अनुष्ठान करते हैं।

यद्यपि ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये क्रमणः गायत्रीछन्द, त्रिष्टुप्छन्द एवं जगतीछन्दकी गायत्रीमें मुख्य अधिकार कहा गया है, तथापि गायत्रीछन्दकी गायत्रीमें भी सबका अधिकार है।

ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यके लिये जिस-जिस गायत्रीका अधिकार लिखा है, तदनुसार वे अपनी-अपनी निर्दिष्ट गायत्रीका भी जप कर सकते हैं।

जो बाह्मण गायत्रीछन्दकी गायत्रीका जप करता है, वह ब्रह्म-तेजको प्राप्त करता है।

जो क्षत्रिय त्रिष्टुप्छन्दकी गायत्रीका जप करता है, वह उत्कृष्ट प्रतापको प्राप्त करता है।

जो वैश्य जगतीछन्दकी गायत्रीका जप करता है, वह धन, धान्य आदि विविध ऐश्वर्योंको प्राप्त करता है।

#### वर्णत्रयकी गायत्रीके मन्त्र

ब्राह्मणकी गायत्री-

🕉 भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भगों देवस्य धीमित । धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ( शुक्लयजुर्वेद ३६।३ )

क्षत्रियकी गायत्री-

- (क) ॐ देवसवितः प्रसुव यज्ञं प्रसुव यज्ञपति भगाय । दिव्यो गन्धर्वः केतपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाजं नः स्वदतु स्वाहा ॥ ( शुक्लयजुर्वेद ६।१ )
- (स्त) ॐ तां ऐ सवितुर्वरेण्यस्य चित्रामाहं वृणे सुमतिं विश्व-जन्याम् । यामस्य कण्वो अदूहत्विपीना ऐ सहस्रधारां पयसा महीं गाम् ॥ (शुक्लयजुर्वेद १७।७४)

(ग) ॐ आ देवो यातु सविता सुरस्नोऽन्तरिक्षपा वहमानोः अश्वैः। हस्ते दधानो नर्या पुरूणि निवेशयञ्च प्रसुवञ्च भूम ॥ (ऋग्वेद ७।४४।१)

वैश्यकी गायत्री-

(क) ॐ विकास रूपाणि प्रतिमुञ्जते कविः प्रासावीद् भद्दं द्विपदे चतुष्पदे।

वि नाकमख्यत्सविता व्वरेण्योऽनु प्रयाणमुषसो विवराजित।। ( शुक्लयजुर्वेद १२।३ )

- (ख) ॐ युअते मन ऽउत युअते धियो व्विप्रा व्विप्रस्य वृह्दतो विविप्रक्षितः। विव होत्रा दधे व्वयुनाविदेक ऽहन्मही देवस्य सवितुः परिष्टुतिः॥ (शुक्लयजुर्वेद ३७।२)
- (ग) ॐ युञ्जते मन उत युञ्जते व्धियो व्विधा विष्रस्य बृह्दतो विषयि । वि होत्रा द्धे वयुनाविदेक इन्मही देवस्य सवितुः परिष्टुतिः॥ (ऋग्वेद ४।५१।१)

#### वेदाधिकार-रहितोंका गायत्री-मन्त्र

हीं यो देवः सविताऽस्माकं मनः प्राणेन्द्रियिक्षयाः। प्रचोद्यति 'तद् भर्ग वरेण्यं समुपास्महे॥

#### ब्रह्म-गायत्री

ॐ भूर्भुवः स्वः। तत्सवितुर्वरेण्यं भगों देवस्य धीमित । धियो यो नः प्रचोदयात्॥ ( शुक्लयजुर्वेद ३६।३ )

#### ैशताक्षरा गायत्री

"ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भगौ देवस्य धीमहि। धियो यो नः प्रचोदयात् ॥ ॐ ज्यम्वकं यजामहे सुगन्धि पुष्टिवर्धनम् । उर्वारुकमिव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीय माऽमृतात् ॥ ॐ जातवेदसे सुनवाम सोममरातीयतो निदहाति वेदः। स नः पर्षद्ति दुर्गाणि विश्वा नावेव सिन्धुं दुरितात्यग्निः॥" यह सौ अक्षरकी गायत्री है।

## गायत्री-मन्त्रके उच्चारणकी विधि

"चतुर्विश्चात्यक्षरां तु गायत्री प्रजपन् हृदि।" (संस्काररत्नमाला)

—के अनुसार चौबीस अक्षरका गायत्री-मन्त्र प्रसिद्ध है। स्वर और अक्षर पर्यायवाची हैं। गायत्री-मन्त्रमें २३ स्वर (अक्षर) हैं, २४ नहीं। अतः 'इयादिपूरणः' (पिङ्गलछन्दसूत्र ३।२) इस सूत्रसे 'इय्' आदेश करके 'वरेण्यम्' की जगह 'वरेण्यम्' ऐसी भावना करके २४ अक्षर समझना चाहिये। 'वरेण्यम्' में 'वरेण्यम्' की भावना करनो चाहिये, किन्तु उच्चारण नहीं। उच्चारण तो जप-कालमें 'वरेण्यम्' ऐसा ही होता है। गायत्र्यपदेश कालमें 'वरेण्यम्' का ही उपदेश होता है। अतः जिस प्रकार गायत्र्यपदेश कालमें 'वरेण्यम्' का उपदेश होता है, उसी प्रकार जपकालमें भी गायत्री-मन्त्रमें 'वरेण्यम्' ही उच्चारण करना चाहिये। इसी अभिप्रायको 'संस्कार-रत्नमाला' में भी लिखा है—

#### चतुर्विशत्यक्षरां तु गायत्रीं प्रजपन् हृदि। सर्वान् वर्णानभिध्यायेद् देवतामर्थमेव च॥

'अक्षरणब्दः स्वरेषु वर्त्तते। तत्र यद्यपि स्वरास्त्रयोविशतिरेव गायत्रीमन्त्रे वर्तन्ते, तथापि ण्यामत्यत्र भावनया णियमिति स्वरद्वयं ज्ञेयम्।'

उक्तं च पिङ्गलेन—'इयादिपूरणः' (३।२) इति ।

१. यताक्षरा गायत्रीमें 'भूर्भुवः स्वः' ये तीन व्याहृतियाँ नहीं गिनीः जाती हैं। यताक्षरा गायत्री ॐ (एक प्रणव) से सम्पन्न है।

'पादः' इत्यनुवर्त्तते । इत्यादिः पूरणो यस्य स इयादिपूरणः । आदिशब्देनोवादयोऽपि गृह्यन्ते । तत्रायमर्थः—यत्र गायत्र्यादिछन्दिस पादस्याक्षरसंख्या न पूर्यते, तत्रेयादिभिः पूरियतव्या । यथा— 'तत्सिवतुर्वरेणियम्', 'दिवं गच्छ सुवः पत' इत्यादयः इति हलायुधेन व्याख्यातम् ।

पिङ्गलछन्दसूत्रके 'इयादिपूरणः' (३।२) इस सूत्रसे जो 'णियम्' होता है, वह केवल पादपूर्ति के लिये, निक उच्चारणके लिये। अतः सिद्ध हुआ कि—गायत्री-मन्त्रके उपदेशमें और जपमें 'वरेण्यम्' यही ठीक पाठ है। छन्दोविचारमें केवल 'वरेणियम्' ऐसी भावना कर चौबीस अक्षर समभना चाहिये।

उपनिषद्में 'वरेण्यम्' शब्दको जगह 'वरेणियम्' शब्दका उल्लेख मिलता है, जिससे गायत्रो-मन्त्रमें २४ अक्षर सिद्ध हो जाते है।

'तज्जपस्तदर्थभावनम्' (योगसूत्र १।२८) के अनुसार गायत्री-मन्त्रका जप अर्थानुसन्धानपूर्वक करना चाहिये। गायत्री-मन्त्रमें 'वरेणियम्' ऐसा उच्चारण करनेसे मन्त्रका ठीक-ठीक अर्थज्ञान नहीं होगा। अतः जपकालमें 'वरेण्यम्' ही कहना चाहिये। इसीका समर्थन गायत्रीपुरश्चरणपद्धति और विश्वामित्रकल्पमें भी मिलता है।

'पाठकाले वरेण्यं स्याज्जपकाळे वरेणियम्' आदि श्लोकोंमें 'जपकाळे वरेणियम्' जो लिखा है, वह चौबीस अक्षरकी पादपूर्तिके लिये ही लिखा है, उच्चारणके लिये नहीं। अतः चारों वेदोंमें जिस प्रकार गायत्री-मन्त्र कहा गया है, उसी प्रकार जपमें और हवनादिमें उच्चारण करना चाहिये।

# गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवता आदिका ज्ञान आवश्यक है

आर्षं छन्दश्च दैवत्यं विनियोगस्तथैव च । वेदितन्यं प्रयत्नेन ब्राह्मणेन विपश्चिता ॥

( बृहद्योगियाज्ञवल्वयस्मृति १।२७ )

'विद्वान् ब्राह्मणको प्रयत्नपूर्वक गायत्री आदि मन्त्रोंके ऋषि, छन्द, देवता और विनियोगको अवश्य जानना चाहिये।' आर्ष छन्दश्च दैवत्यं विनियोगश्च ब्राह्मणम् । ध्यानं जपः प्रयोगश्च येषु कर्मसु यादृशम् ॥ ज्ञातन्यं ब्राह्मणैर्यत्नात् ब्राह्मण्यं येन वै भवेत् ।

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।२, ३ )

'जिन कर्मोंमें जिस प्रकार मन्त्रका ऋषि, छन्द, देवता, विनियोग, ध्यान, जप आदिका विघान बताया गया है, उसी प्रकार ब्राह्मणको प्रयत्नपूर्वक जानना चाहिये, जिससे ब्राह्मणत्व सुरक्षित रहता है।'

## गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवता आदिके जाननेसे लाभ

यस्तु जानाति तत्त्वेन आर्ष छन्दश्च दैवतम् । विनियोगं ब्राह्मणं च मन्त्रार्थं ज्ञानकर्मणी ॥ देवतायाश्च सायुज्यं गच्छत्यत्र न संशयः । मन्त्रे मन्त्रे प्रयत्नेन ज्ञातव्यं ब्राह्मणेन तु ॥ (बृहद् योगियाज्ञवल्वयसमृति १।३१,३३,३४)

'जो वस्तुतः ठीक-ठीक मन्त्रोंका ऋषि, छन्द, देवता, विनियोग आदिको जानता है, वह उस देवताका सायुज्य प्राप्त करता है, इसमें कुछ भी संशय नहीं। अतः ब्राह्मणको प्रत्येक मन्त्रका ऋषि, छन्द, देवता और विनियोग आदि जानना चाहिये।'

## गायत्रीके ऋषि, छन्द, देतवता आदिके न जाननेसे हानि

अविदित्वा तु यः कुर्याद्यजनाध्यापनं जपम् । आपद्यते स्थाणुगर्ते स्वयं वापि प्रमीयते ॥ नाधिकारोऽस्ति मन्त्राणामेवं श्रुतिनिदर्शनम् ॥ ( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति १।२८, ३० ) 'जो ऋषि, छन्द, देवता आदि न जानकर गायत्री आदिके मन्त्र-का जप, यज्ञ, अष्ययन आदि करता है, उसपर विपत्ति आती है, वह मरता है, गड्ढेमें गिरता है अथवा ऊपरसे गिरता है। ऐसे व्यक्ति-को मन्त्रका अधिकार नहीं है, ऐसा वेदोंका सिद्धान्त है।'

अन्यत्र भी लिखा है-

अविदित्वा ऋषि छन्दो दैवतं योगमेव च । योऽध्यापयेज्ञपेद्वापि पापीयाक्षायते तु सः ॥ ( बृहद्देवता = ११३२ )

अविदिखा ऋषि छन्दो दैवतं योगमेव च । योऽध्यापयेद्याजयेद्वा पापीयाञ्जायते तु सः ॥ ( तृहद् यमसमृति )

## गायत्रोके ऋषि, छन्द और देवताका विवरण

सिवता देवता ह्यस्या मुखभिगस्तिद्त्यृचः। विश्वामित्र ऋषिश्छन्दो गायत्री तु विधीयते॥ विश्वस्य जगतो मित्रं विश्वामित्रः प्रजापितः॥

( बृहद्योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।४ )

'गायत्री-मन्त्रका देवता सविता है, मुख अग्नि है, तत् ऋचा है, विश्वामित्र ऋषि है और छन्द गायत्री है। सम्पूर्ण जगत्का मित्र प्रजापित ही विश्वामित्र है।'

> सविता देवता यस्य मुखमिनिस्त्रिपात्स्थिता। विश्वामित्र ऋषिद्दछन्दो गायत्री सा विशिष्यते॥ (दक्षस्मृति २।४५)

'त्रिपाद गायत्री-मन्त्रका देवता सविता, मुख अग्नि, ऋषि विश्वामित्र और छन्द गायत्री है, ऐसी गायत्री सर्वोत्कृष्ट है।'

दैवमस्यास्तु सविता सुरार्च्यइछन्दोऽपि गायन्यमभूत् परस्याः। विश्वस्य मित्रो द्विजराज पूज्यो मुनिर्नियोगस्तु जपादिकेषु॥ ( वृहत्पाराशरस्मृति २।८-६ ) 'इस गायत्रीके देवताओं के पूज्य सिवता देवता हैं, जो जगत् के उत्पादक हैं। गायत्रीके विश्वामित्र ऋषि हैं, जो द्विजों में राजा होने से पूज्य हैं, उनका मुनियोंने जप आदिमें विनियोग किया है।'

## गायत्रीके २४ वर्णोंके २४ ऋषि

वामदेवोऽत्रिर्वसिष्ठः शुक्तः कण्वः पराशरः। विश्वामित्रो महातेजाः कपिलः शौनको महान्॥ याज्ञवल्क्यो भरद्वाजो जमदग्निस्तपोनिधिः। गौतमो सुद्गलश्चैव वेद्व्यासश्च लोमशः॥ अगस्त्यः कौशिको वत्सः पुलस्त्यो माण्डुकस्तथा। दुर्वासास्तपसां श्रेष्ठो नारदः कश्यपस्तथा॥ इत्येते ऋषयः प्रोक्ता वर्णानां क्रमशो मुने!॥

(देवीभागवत १२।१।१३-१६)

'१ वामदेव, २ अति, ३ विसष्ठ, ४ शुक्र, ५ कण्व, ६ पराशर, ७ महान् तेजस्वी विश्वामित्र, ८ किपल, ६ महाभाग शौनक, १० याज्ञवल्क्य, ११ भरद्वाज, १२ तपोनिधि जगदिन, १३ गौतम, १४ मुद्गल, १५ वेदव्यास, १६ लोमश, १७ अगस्त्य, १८ कौशिक, १६ वत्स, २० पुलस्त्य, २१ माण्डुक, २२ परम तपस्पी दुर्वासा, २३ नारद और २४ कश्यप ये वर्णोंके क्रमसे चौबीस ऋषि कहे गये हैं।'

### गायत्रीके २४ वर्णींके २४ छन्द

गायः युष्णिगनुष्टुप् च वृह्ती पङ्किरेव च ॥ तिष्टुभं जगती चैव तथाऽतिजगती मता। शक्यंतिशकरी च धृतिश्चातिधृतिस्तथा॥ विराट् प्रस्तारपङ्किश्च कृतिः प्रकृतिराकृतिः। विकृतिः सङ्कृतिश्चेवाऽश्वरपङ्किस्तथैव च॥ भूर्भुवः स्वरितिच्छन्दस्तथा ज्योतिष्मती स्मृतम्। इत्येतानि च छन्दांसि कीर्तितानि महामुने !॥

(देवीभागवत १२।१।१६-१६)

'१ गायत्री, २ उिष्णक्, ३ अनुष्टुप्, ४ बृहती, ४ पंक्ति, ६ त्रिष्टुप्, ७ जगती, ८ अतिजगती, ६ शक्वरी, १० अतिशक्वरी, ११ घृति, १२ अतिचृति, १३ विराट्, १४ प्रस्तारपंक्ति, १४ कृति, १६ प्रकृति, १७ आकृति, १८ विकृति, १६ संस्कृति, २० अक्षरपंक्ति, २१ भूः, २२ भुवर्, २३ स्वर और २४ ज्योतिष्मती—महामुने ! ये गायत्रीके चौबीस वर्णोंके २४ छन्द हैं।'

## गायत्रीके २४ वर्णोंके २४ देवता

आग्नेयं प्रथमं प्रोक्तं प्राजापत्यं द्वितीयकम् ॥
तृतीयं च तथा सौम्यमीशानं च चतुर्थकम् ।
सावित्रं पञ्चमं प्रोक्तं पष्टमादित्यदैवतम् ॥
बार्हस्पत्यं सप्तमं तु मैत्रावरुणमप्टमम् ।
नवमं भगदैवत्यं दशमं चार्यमीश्वरम् ॥
गणेशमेकादशकं त्वाष्ट्रं द्वादशकं स्मृतम् ।
पौष्णं त्रयोदशं प्रोक्तमैन्द्राग्नं च चतुर्दशम् ॥
वायव्यं पञ्चदशकं चामदेव्यं च षोडशम् ।
मैत्रावरुणिदैवत्यं प्रोक्तं सप्तदशाक्षरम् ॥
अष्टादशं वैश्वदेवम् निवंशं तु मातृकम् ।
वर्षावशातिसङ्ख्याकं द्वाविशं रुद्रदैवतम् ।
प्रक्रविशतिसङ्ख्याकं द्वाविशं रुद्रदैवतम् ।
त्रयोविशं च कौबेरमाश्विनं तत्त्वसङ्ख्यकम् ॥
चतुर्विशतिवर्णानां देवतानां च सङ्गद्दः ।
कथितः परमश्रेष्टो महापापैकशोधनः॥

( देवीभागवत १२।१।२०-२७ )

'१ अग्नि, २ प्रजापित, ३ चन्द्रमा, ४ ईशान, ५ सिवता (सूर्य), ६ आदित्य (सूर्य), ७ वृहस्पित, ५ मित्रावरुण, ६ भग, १० ईश्वर, ११ गणेश, १२ स्वष्टा, १३ पूषा, १४ इन्द्राग्नि, १५ वायु, १६ वामदेव, १७ मैत्रावरुणि, १८ विश्वेदेव, १६ मातृक, २० विष्णु, २१ वसुगण, २२ रुद्र, २३ कुबेर और २४ अश्विनोकुमार—ये गायत्री-के चौबीस वर्णोंके २४ देवता कहे गये हैं।'

आग्नेयं प्रथमं होयं वायव्यं तु हितीयकम् ।
तृतीयं स्प्रेदैवत्यं चतुर्थं वैयतं तथा ॥
पश्चमं यमदैवत्यं वारुणं षष्ठमुच्यते ।
सप्तमं बार्हस्पत्यं तु पर्जन्यं चाष्टमं विदुः ॥
ऐन्द्रं च नवमं होयं गान्धर्वं दशमं तद्या ।
पौष्णमेकादशं विद्धि मैत्रं द्वादशकं स्मृतम् ॥
त्वाष्ट्रं त्रयोदशं होयं वासवं तु चतुर्दशम् ।
मारुतं पश्चदशकं सौम्यं षोडशकं स्मृतम् ॥
आङ्गिरसं सप्तदशं वैश्वदेवमतः परम् ।
आङ्गिरसं सप्तदशं वैश्वदेवमतः परम् ।
आङ्गिरसं सप्तदशं वेश्वदेवमतः परम् ।
सर्वदेवमयं होयमेकविशकमक्षरम् ।
रौद्रं द्वाविशकं होयं त्राह्यं होयमतः परम् ॥
वैष्णवं तु चतुर्वंशमेता अक्षरदेवताः ॥

( पद्मपुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१६४-१७० )

'प्रथम अक्षरके देवता अग्नि, दूसरेके वायु, तीसरेके सूर्य, चौथेके वियत् (आकाश), पाँचवंके यमराज, छठेके वरुण, सातवंके बृहस्पित, आठवंके पर्जन्य, नवंके इन्द्र, दसवेंके गन्धर्व, ग्यारहवेंके पूषा, बारहवेंके मित्र, तेरहवेंके त्वष्टा, चौदहवेंके वसु, पन्द्रहवेंके मरुद्गण, सोलहवेंके सोम, सतरहवेंके अङ्गिरा, अठारहवेंके विश्वेदेव, उन्नीसवेंके अश्विनीकुमार, बीसवेंके प्रजापित, इक्कीसवेंके सम्पूर्ण देवता, बाईसवेंके रद्र, तेइसवेंके ब्रह्मा और चौबीसवेंके विष्णु हैं। इस प्रकार चौवीस अक्षरोंके ये चौबीस देवता कहे गये हैं।

अग्निवायू रविविद्युद्यमो जलपतिर्गुदः॥ पर्जन्य इन्द्रो गन्धर्वः पूषा च तदनन्तरम्। मित्रोऽथ वरुणस्त्वष्टा वासवो मरुतः शशी॥ अङ्गिरा विश्वनासत्यौकस्तथा सर्वदेवताः। रद्रो ब्रह्मा च विष्णुश्च कमशोऽश्वरदेवताः॥

(अग्निप्राण २१५।१६-१८)

''तत्' का अग्नि, 'स' का वायु, 'वि' का सूर्य, 'तुः' का विद्युत्, 'वः' का यम, 'रे' का वरुण, 'णी' का वृहस्पति, 'यं' का पर्जन्य, 'भ' का इन्द्र, 'गें' का गन्धर्व, 'दे' का पूषा, 'व' का मैत्रावरुण, 'स्य' का स्वष्टा, 'धी' का बासव, 'म' का मरुद्गण, 'हि' का सोम, 'धि' का अङ्गिरा, 'यो' का विश्वेदेव, 'यः' का आश्विनीकुमार, 'नः' का प्रजापति, 'प्र' का सर्वदेव, 'चो' का रुद्र, 'द' का ब्रह्मा और 'यात्' का विष्णु देवता है।'

अक्षराणि च दैवत्यं सम्प्रविश्वाम्यतः परम्।
आग्नेयं [तत्] प्रथमं ज्ञेयं वायव्यञ्च [स] द्वितीयकम्॥
तृतीयं [वि] सूर्यदैवत्यं चतुर्थं [तु] वैद्यृतं स्मृतम्।
पञ्चमं [वं] यमदैवत्यं वारुणं [रे] षष्टमुच्यते॥
वार्हस्पत्यं सप्तमं च [णि] पार्जन्यमप्टमं [यम्] विदुः।
पेन्द्रं तु नवमं [भ] ज्ञेयं गान्धवं दशमं [ग्रेः] स्मृतम्॥
पौष्णमेकादशं [दे] ज्ञेयं द्वादशं मैत्रवारुणम्।
[व] त्वाष्ट्रं त्रयोदशं [स्य] ज्ञेयं वासवं च चतुर्दशम् [धी]॥
मारुतं पञ्चदशकं [म] सौम्यं षोडशकं [हि] स्मृतम्।
सप्तदशं [धि] त्वाङ्गिरसं वैश्वदेवमतः [यः] परम्॥
मार्थिनं चैकोनविंशं [यः] प्राजापत्यं तु विंशकम् [नः]।
सर्वदेवमयं ज्ञेयमेकविंशक [प्र] मक्षरम्॥
रौद्रं द्वाविंशकं [चो] प्रोक्तं त्रयोविंशं तु [द] व्राह्मकम्॥
रौद्रं द्वाविंशकं [चो] प्रोक्तं त्रयोविंशं तु [द] व्राह्मकम्॥
रणवं तु [यात्] चतुर्विंशमेता अक्षरदेवताः॥
(योगियाज्ञवल्वयस्मृति ४।६३–६६)

'प्रथम वर्णके देवता अग्नि, द्वितीय वर्णके देवता वायु, तृतीय वर्णके देवता सूर्य, चतुर्थ वर्णके देवता विद्युत, पश्चम वर्णके देवता यम, षठ्ठ वर्णके देवता वर्षण, सप्तम वर्णके देवता वृहस्पति, अष्टम वर्णके देवता पर्जन्य, नवम वर्णके देवता इन्द्र, दशम वर्णके देवता गन्धवं, एकदश वर्णके देवता पूषा, द्वादश वर्णके देवता मैत्रावरुण, त्रयोदश वर्णके देवता त्वष्टा, चतुर्दश वर्णके देवता वासव, पश्चदश वर्णके देवता मारुत, षोडश वर्णके देवता सोम, सप्तदश वर्णके देवता अङ्गिरा, अष्टादश वर्णके देवता विश्वेदेव, एकोनविंशति वर्णके देवता अश्विनीकुमार, विंशति वर्णके देवता प्रजापति, एकविंशति वर्णके देवता सर्वदेव, द्वाविंशति वर्णके देवता हृद्र, त्रयोविंशति वर्णके देवता ब्रह्मा और चतुर्विंशति वर्णके देवता विष्णु हैं।'

'प्रथममारनेयं द्वितीयं प्राजापत्यं तृतीयं सौम्यं चतुर्थमैशानं पञ्चममादित्यं षष्ठं षार्हस्वत्यं सप्तमं वितृदैवत्यमष्टमं भगदेवत्यं नवममार्थमं दशमं सावित्रमेकादशं त्वाष्ट्रं द्वादशं पौष्णं त्रयोदशमैन्द्राग्न्यं
चतुर्दशं वायव्यं पञ्चदशं वामदैवत्यं षोडशं मैत्रावरुणं सप्तदश-

माङ्गिरसमप्टादशं वैश्वदेश्यमेकोनविशं वैष्णवं विशं वासवमेकविशं -रौद्रं द्वाविशमाश्विनं त्रयोविशं ब्राह्मं चतुर्विशं सावित्रम् ।'

(गायत्र्युपनिषद्)

'१ अग्नि. २ प्रजापित, ३ सोम, ४ ईशान, ५ आदित्य, ६ वृहस्पित, ७ पितृदेवता, ५ भग-देवता, ६ अर्यमा, १० सिवता, ११ त्वष्टा, १२ पूषा, १३ इन्द्राग्नि, १४ वायु, १५ वामदेव, १६ मित्रावरुण, १७ अङ्गिरा, १८ विश्वेदेव, १६ विष्णु, २० इन्द्र, २१ रुद्र, २२ अश्विनोकुमार, २३ ब्रह्मा और २४ सिवता— ये २४ देवता हैं।

## गायत्रीके २४ वर्णोंकी २४ शक्तियाँ

वामदेवी विया सत्या विश्वा भद्रविलासिनी॥
प्रभावती जया शान्ता कान्ता दुर्गा सरस्वती।
विद्रुमा च विशालेशा ब्यापिनी विमला तथा॥
तमोऽपहारिणी स्क्मा विश्वयोनिर्जया घशा।
पद्मालया पराशोभा भद्रा च त्रिपदा स्मृता॥
चतुर्विशतिवर्णानां शक्यः समुदाहृताः॥

( देवीभागवत १२।२।१-४ )

'१ वामदेवी, २ प्रिया, ३ सत्या, ४ विश्वा, ४ भद्रविलासिनी, ६ प्रभावती, ७ जया, ५ शान्ता, ६ कान्ता, १० दुर्गा, ११ सरस्वती, १२ विद्रुमा, १३ विशालेशा, १४ व्यापिनी, १५ विमला, १६ तमोऽ-पहारिणी, १७ सूक्ष्मा, १८ विश्वयोनि, १६ जया, २० वशा, २१ पद्मालया, २२ पराशोभा, २३ भद्रा और २४ त्रिपदा—ये २४ वर्णोंकी २४ शक्तियाँ कही गयी हैं।

## गायत्रीके २४ वर्णींके २४ रूप

चम्पका अतसीपुष्पसन्निमं विद्रुमं तथा।
स्फटिकाकारकं चैव पद्मपुष्पसमप्रमम्॥
तक्षणादित्यसङ्काशं शङ्ख-कुन्देन्द्रसन्निभम्।
प्रवाल-पद्म-पत्रामं पद्मरागसमप्रमम्॥

इन्द्रनीलमणिष्रख्यं मौक्तिकं कुङ्कमप्रभम्। अञ्जनामं च रक्तं च वैदूर्यं क्षौद्रसन्निभम्॥ हारिद्रकुन्ददुग्धामं रिवकान्तिसमप्रभम्। शुकपुच्छिनिमं तद्वच्छतपत्रनिमं तथा॥ केतकीपुष्पसङ्कादां मिल्लिकाकुसुमप्रभम्। करवीरश्च इत्येते क्रमेण परिकीर्तिताः॥

(देवीभागवत १२।२।५-६)

'१ चम्पा, २ अतसीके पुष्प, ३ मूँगा, ४ स्फटिक, ५ कमलके पुष्प, ६ तरुणसूर्य, ७ शङ्ख — चन्द्रमाकुन्दके समान, ५ रक्तदल कमलकी पंखुड़ी, ६ पद्मराग, १० इन्द्रनीलमणि, ११ मोती, १२ कुङ्कुम, १३ काजल, १४ रक्तचन्दन, १५ वैंदूर्य, १६ मधु, १७ हल्दी, १८ कुँईके फूल एवं दुग्धके सदृश, १६ सूर्यकान्तमणि, २० सुगोकी पूँछ, २१ कमल, २२ केतकी, २३ मिललका और २४ कनेरके पुष्पके समान कमशः ६न चौबीस वर्णोंके चौबीस रूप कहें गये हैं।'

#### -19份0!-

## गायत्रीके २४ वर्णींके २४ तत्त्व

पृथिग्यापस्तथा तेजो वायुराकाश एव च॥
गन्धो रसश्च कपं च शन्दः स्पर्शस्तथैव च।
उपस्थं पायु-पादं च पाणी वागिप च क्रमात्॥
प्राणं जिह्ना च चक्षुश्च त्वक् श्रोत्रं च ततः परम्।
प्राणोऽपानस्तथा न्यानः समानश्च ततः परम्॥
तत्त्वान्येतानि वर्णानां क्रमशः कीर्तितानि तु॥

(देवीभागवत १२।२।१०-१३)

१ पृथ्वी, २ जल, ३ तेज, ४ वायु, ५ आकाश, ६ गन्घ, ७ रस, ८ एक, ६ शब्द, १० स्पर्श, ११ उपस्थ, १२ पायु, १३ पाद, १४ हस्त, १५ वागिन्द्रिय, १६ नासिका, १७ जिह्वा, १८ चक्षु, १९ त्वचा, २० श्रोत्र, २१ प्राण, २२ अपान, २३ व्यान और '२४ समान—ये चौबीस वर्णोंके क्रमशः चौबीस तत्त्व कहे गये हैं।'

## जपके पूर्वकी गायत्रीकी २४ मुद्राएँ

सुमुखं सम्पुटं चैव विततं विस्तृतं तथा। दिमुखं त्रिमुखं चैव चतुः पञ्चमुखं तथा॥ पण्मुखाऽधोमुखं चैव व्यापकाञ्जलिकं तथा। शकटं यमपाशं च प्रथितं सन्मुखोन्मुखम्॥ प्रलम्बं मुष्टिकं चैव मत्स्यं कूर्म वराहकम् ' सिहाकान्तं महाकान्तं सुद्गरं पल्लवं तथा॥

(देवीभागवत १२।२।१४-१६)

१ सुमुख, २ सम्पुट ३ वितत, ४ विस्तृत, ५ द्विमुख, ६ त्रिमुख, ७ चतुर्मुख, ६ पञ्चमुख, ६ षण्मुख, १० अघोमुख, ११ व्यापकाञ्जलि, १२ शकट, १३ यमपाश, १४ प्रथित, १५ सन्मुखोन्मुख, १६ प्रलम्ब, १७ मुब्टिक, १८ मत्स्य, १६ कूर्म, २० वराह, २१ सिहाकान्त, २२ महाकान्त, २३ मुद्गर और २४ पल्लवं—ये त्रिपदा गायत्रीके चौबीस वर्णोंकी चौबीस मुद्राएँ हैं।

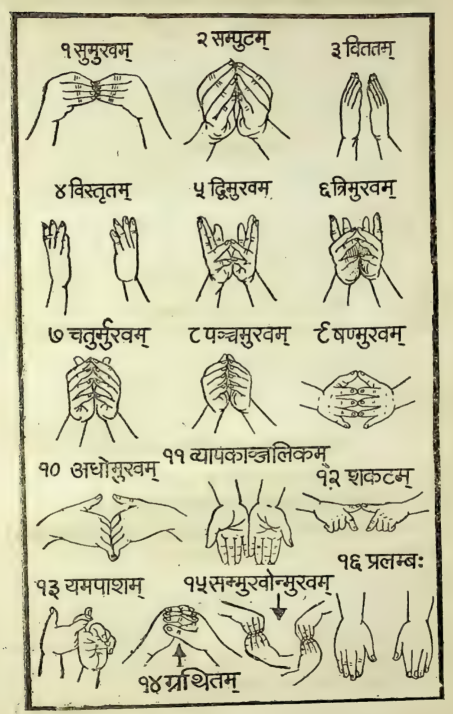


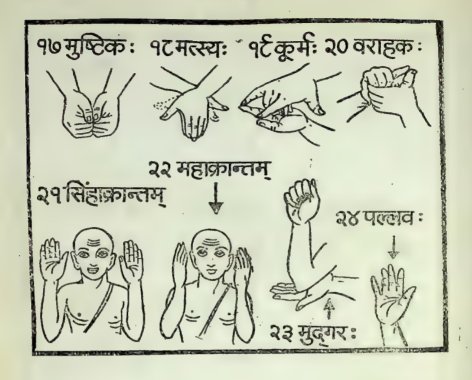
## गायत्रीकी २४ मुद्राएँ करनेकी विधि

- सुमुखम्—दोनों हाथोंकी अंगुलियोंको मोड़कर परस्पर मिलावें।
- २. **सम्पुटम्**—दोनों हाथोंको फुलाकर मिलावें।
- ३. चिततम्—दोनों हाथोंकी हथेली परस्पर सामने करें।
- ४. विस्तृतम्—दोनों हाथोंकी अँगुलियां खोलकर हाथोंको कुछ अधिक अलग करें।
- प्र. द्विमुखम् दोनों हाथोंकी कनिष्ठिकासे कनिष्ठिका तथा अनामिकासे अनामिका मिलावें।
- ६. त्रिमुखम्-दोनों मध्यमाओंको भी और मिलावें।
- ७. चतुर्भुखम् —दोनों तर्जनियाँ और मिलावें।
- पञ्चम्खम्—दोनों अँगूठे और मिलावें।
- ह. पणमुखम् हाथ वैसे ही रखते हुए दोनों कनिष्ठिकाएँ खोलें।
- १०. अधोमुखम्—उल्टे हाथोंकी अँगुलियोंको मोड़कर तथा
  मिलाकर नीचेकी ओर करें।

- ११. व्यापकाञ्जलिम् —वैसे ही मिले हुए हाथोंको शरीरकी तरफसे घुमाकर सीधा करें।
- १२. शकटम्—दोनों हाथोंको उल्टाकर अँगूठेसे अँगूठा मिलाकर तर्जनियोंको सीघी रखते हुए मुट्ठी बाँघें।
- १३ यमपाराम्—तर्जनीसे तर्जनी बाँचकर, दोनों मुट्ठी बाँघें।
- १४. प्रथितम्-दोनों हाथोंकी अँगुलियोंको परस्पर गूँथें।
- १४. सन्मुखोन्मुखम् हाथोंकी पाँचों अँगुलियोंको मिलाकर प्रथम बाएँपर दाहिना, फिर दाहिनेपर बायौं हाथ रक्खें।
- **१६. प्रलम्ब:** अँगुलियोंको कुछ मोड़कर दोनों हाथोंको उलटा कर नीचेकी ओर करें।
- १७. मुष्टिकः—दोनों अँगूठे ऊपर रखते हुए दोनों मुट्टियाँ बाँघकर मिलावें।
- १८. मत्स्यः—दाहिने हाथकी पीठपर वाएँ हाथको उलटा रखकर दोनों अँगुठे अलग करें।
- १६. कुर्मः नीचे बाएँ हाथकी मध्यमा, अनामिका तथा किनिष्ठका मोडकर उलटे दाहिने हाथकी मध्यमा— अनामिकाओं को उन तीनों अँगुलियों के नीचे देकर बायों तर्जनीपर दाहिनी किनिष्ठका और बाएँ अँगुठेपर दाहिनी तर्जनी रक्खें।
- २०. वराहकः दाहिनी तर्जनीको बाएँ अँग्ठेसे मिलाकर दोनों हाथोंकी अँगुलियोंको परस्पर बाँधें।
- २१. सिंहाकान्तम् -दोनों हाथोंको कानोंके ममीप करें।
- २२ महाकान्तम् —दोनों हाथोंकी अँगुलियोंको कानोंके समीप करें।
- २३. झुद्गरः मुट्ठी वाँघकर दाहिनी कोहनी बायीं हथेली पर रक्खें।
- २४. परलवः दाहिने हाथकी अँगुलियोंको मुखके सम्मुख हिलावें।

#### गायत्री-रहस्य नीचे लिखे अनुसार चित्र देखकर २४ मुद्राएँ करें





## जपके बादकी गायत्रीको ८ मुद्राएँ

ेसुरभिर्ज्ञानवैराग्ये योनिः शंकोऽथ पङ्कजम् । लिङ्ग-निर्वाणमुद्राश्च जपान्तेऽष्टौ प्रदश्येत् ॥

'सुरिभ, ज्ञान, वैराग्य, योनि, शङ्ख, पङ्कज, लिङ्ग और निर्वाण— ये आठ मुद्राएँ जपके अन्तमें दिखानी चाहिये।'

१. सुरभिर्ज्ञानशूर्यं च कूर्मो योनिश्च पङ्कजम् । लिङ्कं निर्वाणकं चैव जपान्तेऽष्टौ प्रदर्शयेत् ॥ (देवीभागवत ११।१७।१८–१६)

## गायत्रीकी आठ मुद्राएँ करनेकी विधि

- १. सुरिभः—दोनों हाथोंकी अँगुलियाँ गूँथकर बाएँ हाथकी तर्जनी-से दाहिने हाथकी मध्यसा, दाहिने हाथकी तर्जनीसे बाएँ हाथकी मध्यमा, इसी प्रकार बाएँ हाथकी अनामिकासे दाहिने हाथकी कनिष्ठा और बाएँ हाथकी कनिष्ठासे दाहिने हाथकी अनामिका अँगुली मिलावें।
- २. **ज्ञानम्**—दाहिने हाथकी तर्जनीसे अँगूठा मिलाकर हृदयमें तथा इसी प्रकार बार्यां हाथ बाएँ घुटनेपर सीघा रक्खें।
- ३. वैराग्यम्—दोनों तर्जनियोंसे अँगूठा मिलाकर घुटनोंपर सीघा रक्खें।
- ४. योनिः—दोनों मध्यमाओं के नीचे से बायीं तर्जनी के ऊपर दाहिनी अनामिका और दाहिनी तर्जनीपर बायीं अनामिका रखकर दोनों तर्जनियों से बाँधकर दोनों मध्यमा ऊपर रक्खें।
- प्र. राङ्कः बाएँ अँगूठेको दाहिनी मुट्ठीसे बांधकर दाहिने अँगूठेसे बायीं अँगुलियोंको मिलावें।
- ६. पङ्कजम् दोनों हाथोंके अँगूठे तथा अँगुलियोंको मिलाकर जगरकी ओर करें।
- ७. ित्रङ्गम्—दाहिने अँगूठेको सीघा रखते हुए दोनों हाथोंकी अँगुलियोंको गूँथकर बायाँ अँगृठा दाहिने अँगूठेकी जड़के ऊपर रक्खें।
- द. निर्वाणम्—उलटे बाएँ हाथपर दाहिना हाथ सीघा रखकर, अँगुलियोंको परस्पर गूँथकर, दोनों हाथ अपनी तरफसे घुमा-कर दोनों तर्जनियोंको सीघी कानके समीप करें।

## नीचे लिखे अनुसार चित्र देखकर ८ मुद्राएँ करें



## गायत्रीके चतुर्थ चरणकी महामुद्राएँ

ैत्रिश्लयोनी सुर्राभश्चाक्षमालां च लिङ्गकम्। अम्बुजं च महामुद्रांस्तुर्यरूपाः प्रकीर्तिताः॥

(देवीभागवत १२।२।१४-१७)

'त्रिश्ल, योनि, सुरिभ, अक्षमाला, लिङ्ग और अम्ब्ज-ये महामुद्राएँ तूर्यरूपा गायत्रीके चतुर्थ चरणकी कही गयी हैं।'

१. त्रिश्लयोनी स्रभिमक्षमालां च लिङ्गकम्। अम्बुजं च महामुद्रामिति सप्त प्रदर्शयेत ॥ (देवीभागवत ११।१७।६)

## भुद्राओं के पदर्शनकी और इनके ज्ञानकी आवर्यकता

गायत्री आदि जप करनेके पूर्व २४ मुद्राएँ दिखलायी जाती हैं। इनके दिखलाये विना जपादि करना व्यर्थ कहा गया है—

चतुर्विशतिमुद्राश्च गायज्यादौ प्रदर्शयेत्। वृथा मन्त्रजपश्चैव स्नानं भोजनमेव च॥ यज्ञश्च निष्फलस्तेषां द्दोमो देवार्चनं वृथा। तस्मान्मुद्रा सदा ज्ञेया विद्वज्ञिर्यत्नमास्थितैः॥

(गायत्रीतनत्र)

'गायत्री-जपके पूर्व २४ मुद्राओं का प्रदर्शन अवश्य करना चाहिये। क्यों कि मुद्रा-प्रदर्शनके बिना मन्त्रका जप, स्नान, भोजन, यज्ञ, होम तथा देवपूजन करनेवालों के सम्पूर्ण उपर्युक्त कार्य व्यर्थ हो जाते हैं। अतः शास्त्रज्ञ विद्वानों का मत है कि २४ मुद्राओं का ज्ञान अपेक्षित है।

## मुद्राओंको न जाननेसे हानि

पता मुद्रा न जानाति तस्य देवी न सिद्ध्यति । शपन्ति देवताः सर्वा गायज्यक्षरसंस्थिताः॥

(महासंहिता)

'जो गायत्रीकी चौबीस मुद्राओंको नहीं जानता, उसकी गायत्री सिद्ध नहीं होती और गायत्री-मन्त्रके अक्षरोंमें स्थित समस्त देवता भी उसे शाप देते हैं।'

'पता मुद्रा न जानाति गायत्री निष्फला भवेत्।'
(गायत्रीतन्त्र)

'जो गायत्रीकी मुद्राओंको नहीं जानता, उसकी गायत्री निष्फल होती है।'

---0><del>---</del>

१. मुदं ददाति देवानां द्रावयत्यसुरांस्तथा।
मोदनात्त् द्रावणाच्चैव मुद्रेनि परिकीर्तिता।। (वसिष्ठसंहिता)
'मुद्राएँ देवताओंको आनन्द प्रदान करती हैं तथा असुरोंकोः
द्रवित करती हैं। आनन्द प्रदान करनेसे तथा द्रवित करनेसे होः
इनको 'मुद्रा' कहा जाता है।'

#### गायत्रीके २४ वर्णींका विवरण

पञ्चेन्द्रियाणि पञ्चैव पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि च।
पञ्च बुद्धीन्द्रियार्थाश्च भूतानां चैव पञ्चकम्।
मनो बुद्धिस्तथैवातमा द्यव्यक्तं च यदुत्तमम्॥
चतुर्विशतिरेतानि गायव्या अक्षराणि च।
प्रणवं पुरुषं विद्धि सर्वगं पञ्चविशकम्॥

( विष्णुधर्मोत्तरपुराण )

'पश्च कर्मे न्द्रिय, पश्च ज्ञानेन्द्रिय, पश्च तन्मात्रा, पश्च महाभूत, मन, बुद्धि, आत्मा और प्रकृति—ये गायत्रोके चौबीस वर्ण हैं। जिस प्रकार चौबीस तत्त्वोंमें पुरुष व्याप्त है, उसी प्रकार गायत्रीमन्त्रके चौबीस अक्षरोंमें प्रणव व्याप्त है। अतः सर्वव्यापक प्रणवको पुरुष समक्षता चाहिये, जोकि पचोसवाँ वर्ण कहा जाता है।

कर्मेन्द्रियाणि पञ्चैव पञ्च वुद्धान्द्रियाणि च। पञ्च पञ्चेन्द्रियार्थाश्च भूतानां चैव पञ्चकम्॥ मनो वुद्धिस्तथाऽऽत्मा च अध्यक्तं च यदुत्तमम्। चतुर्विशस्तथैतानि गायत्र्या अक्षराणि तु॥ प्रणवं पुरुषं विद्धि सर्वगं पञ्चविशकम्॥

( बृहद्योगियाज्ञवल्वयः )

'पाँच कर्मे न्द्रिय, पाँच ज्ञाने न्द्रिय, पाँच तन्मात्रा, पाँच महाभूत, मन, बुद्धि, आत्मा और प्रकृति—ये गायत्रीके चौबीस वर्ण हैं। जिस प्रकार चौबीस तत्त्वों में पुरुष व्याप्त है, उसी प्रकार गायत्री-मन्त्र-के चौबीस वर्णों में प्रणव व्याप्त है। अतः सर्वव्यापक प्रणवको पुरुष समझना चाहिये, जो कि पचीसवाँ वर्ण है।'

-----

## गायत्रीके चौबोस वर्णीके द्वारा दारीरका न्यास

गायत्रीं विन्यसेत्पूर्वे शरीरे चात्मनो बुधः। चतुर्विशतिस्थानेषुः आपादमस्तकेषु च॥ तत्कारं विन्यसेद्योगी पादाङ्कृष्ठे विचक्षणः। सकारं गुल्कदेशे तु विकारं जङ्घयोर्न्यसेत्॥ तुकारं जानुमध्ये च घकारं चोकदेशतः।
रेकारं गुह्यदेशे तु णिकारं वृपणे न्यसेत्॥
यङ्कारं किटदेशे तु भकारं नाभिमण्डले।
गोंकारं जठरे न्यस्य देकारं स्तनयोर्ग्यसेत्॥
वकारं हृदये न्यस्य स्यकारं करदेशतः।
धीकारं वदने न्यस्य मकारं तालुके न्यसेत्॥
हिकारं नासिकाये च धिकारं चक्षुषोर्ग्यसेत्।
योकारं तु भ्रुवोर्मध्ये योकारं च ललाटके॥
नः कारं तु मुखे पूर्वे प्रकारं दक्षिणे मुखे।
चोकारं पश्चिमे न्यस्य दकारं चोत्तरे न्यसेत्॥
यात्कारं मूधिन विन्यस्य सर्वव्यापी व्यवस्थितः।
पतान् विन्यस्य धर्मात्मा ब्रह्मविष्णुशिवात्मकः॥

( पदापुराण, सृष्टिखण्ड ४८।१७२-१७६ )

'विद्वान् पुरुषको चाहिये कि अपने शरीरके पैरसे लेकर सिरतक चौबीस स्थानोंमें पहले गायत्रीके अक्षरोंका न्यास करे। 'तत्'का पैरके अँगूठेमें, 'स'का गुल्फ ( घृट्टी ) में, 'वि'का दोनों पिण्डलियोंमें, 'तु'का घुटनोंमें, 'वं'का जाँघोंमें, 'रे'का गुदामें, 'ण्य'का अण्डकोषमें, 'म्'का कटिभागमें, 'भ'का नाभिमण्डलमें, 'गों'का उदरमें, 'दे'का दोनों स्तनोंमें, 'व'का हृदयमें, 'स्य'का दोनों हाथोंमें, 'घी'का मुंहमें, 'म'का तालुमें, 'हि'का नासिकाके अग्रभागमें, 'घि'का दोनों नेत्रोंमें, 'यो'का तालुमें, 'हि'का नासिकाके अग्रभागमें, 'घि'का दोनों नेत्रोंमें, 'यो'का दोनों भौहोंमें, 'यो'का ललाटमें, 'नः'का मुखके पूर्वभागमें, 'प्र'का मुखके दक्षिण भागमें, 'चो'का मुखके पश्चिम भागमें और 'द'का मुखके उत्तर भागमें न्यास करे। फिर 'यात्'का मस्तकमें न्यास करके सर्वव्यापी स्वरूपसे स्थित हो जाय। घर्मात्मा पुरुष इन अक्षरोंका न्यास करके ब्रह्मा, विष्णु और शिवका स्वरूप हो जाता है।'

#### न्यासकी आवश्यकता

गायत्रीतन्त्रमें कहा है कि—न्यास किये बिना गायत्रोके जपका फल नहीं मिलता। अतः गायत्री-जपके पूर्व और गायत्री-जपके बाद न्यास करना आवश्यक है।

यतियोंको पञ्च मुद्रा और गृहस्थोंको तत्त्व मुद्रामें न्यास करना चाहिये ।

न्यासमूलिमदं कर्म न्यासपूर्व तु कारयेत्। न्यासेन रहितं कर्म अर्ध गृह्णन्ति राक्षसाः॥

'समस्त कर्म न्यासमूलक कहा गया है। अतः समस्त कर्म न्यास-पूर्वक करना चाहिये। न्यासके रहित जो कर्म किया जाता है, उसका आधा फल राक्षस ले लेते हैं।'

> 'न्यासद्दीनं तु यत्कर्म अर्ध गृह्णन्ति राक्षसाः।' ( प्रतिष्ठातिलक )

'न्यासके बिना जो कर्म किया जाता है, उसका आधा फल राक्षस -ग्रहण करते हैं।'

~~00<del>;0;</del>00~

#### गायत्री-शापविमोचनकी विधि

ब्रह्मा, विसष्ठ और विश्वामित्रने गायत्रो-मन्त्रको शाप दिया है, अतः शाप-निवृत्तिके लिये शाप-विमोचन करना आवश्यक है।

ब्रह्मशापविमोचन-

विनियोगः—अस्य श्रीब्रह्मशापविमोचनमन्त्रस्य निष्रदानुष्रद्वकर्ता ब्रह्मा ऋषिः कामदुघा गायत्रीच्छन्दो भुक्तिमुक्तिपदा ब्रह्मानुगृद्दीता ब्रह्मशापविमोचनी गायत्रीशक्तिदेवता ब्रह्मशापविमोचनार्थे जपे विनियोगः।

मन्त्रः—ॐ गायत्रीं ब्रह्मेत्युपासीत यद्भूपं ब्रह्मविदो विदुः । तां पश्यन्ति धीराः सुमनसा वाचामत्रतः ॥ ॐ वेदान्तनाथाय विद्महे हिरण्यगर्भाय धीमहि । तस्रो ब्रह्म श्रचोदयात् ॥ ॐ देवि ! गायत्रि ! त्वं ब्रह्मशापाद् विमुक्ता भव । वसिष्ठशापविमोचन-

विनियोगः—अस्य श्रीवसिष्ठशापविमोचनमन्त्रस्य नित्रहानुत्रह-कर्ता वसिष्ठ ऋषिर्विश्वोद्भवा गायत्रीच्छन्दो वसिष्ठानुगृहीता गायत्री-शक्तिद्वता वसिष्ठशापविमोचनार्थे जपे विनियोगः।

मन्त्रः—'सोऽहमर्कमयं ज्योतिरर्कज्योतिरहं शिवः। शिवज्योतिरहं शुक्तः सर्वज्योती रसोऽस्म्यहम्॥

इस प्रकार कहकर योनिमुद्रा दिखलावे और तीन बार गायत्री-का जप करे। पश्चात्—

ॐ देवि ! गायत्रि ! त्वं वसिष्ठशापाद् विमुका भव । विश्वामित्रशापविमोचन—

विनियोगः—अस्य श्रीविश्वामित्रशापविमोचनमन्त्रस्य नूतन-सृष्टिकर्त्ता विश्वामित्र ऋषिवीग्देहा गायत्रीच्छन्दः विश्वामित्रानुगृहीता गायत्रीशिकर्देवता विश्वामित्रशापविमोचनार्थं जपे विनियोगः।

मन्त्रः—ॐ गायत्री भजाम्यग्निमुखी विश्वगर्मी यहुद्भवाः । देवाश्चिकिरे विश्वसृष्टि तां कल्याणीमिष्टकरीं पपद्ये । यन्मुखान्निःस्तोऽखिलवेदगर्भः ॥ ॐ देवि ! गायत्रि ! त्वं विश्वामित्रशापाद् विमुक्ता भव ।

गायत्री-प्रार्थना---

ॐ अहो देवि महादेवि सन्ध्ये विद्ये सरस्वति । अजरे अमरे चैव ब्रह्मयोनिर्नमोऽस्तु ते ॥

-02<del>90</del>00

१. सोऽह 4र्कोऽस्म्यहं ज्योतिरात्मा ज्योतिरहं शिवः । आत्मज्योतिरहं शुक्लः सर्वज्योती रसोऽस्म्यहम् ।। (देवीभागवत ११।१६।५८)

२. बहुरूपिणि गायित्र दिव्ये सन्ध्ये सरस्वति । अजरे अमरे चेव ब्रह्मयोने नमोऽस्तु ते ॥

## गायजी-शापोद्धारकी आवश्यकता

शापषुका तु गायत्री चतुर्वर्गफलपदा। अशापसुका गायत्री चतुर्वर्गफलान्तका॥

'शापसे मुक्त गायत्री धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष इन चारों फलोंको देनेवाली है। जो गायत्री शापसे मुक्त नहीं होती वह उपर्युक्त चतुर्वर्गके फलोंका नाश करती है।'

> शापयुक्ता तु गायत्री सफला न कदाचन। शापादुक्तारिता सा तु भुक्तिमुक्तिफलप्रदा॥ (विश्वामित्रोक्त-गायत्रीकल्प)

'शापसे युक्त गायत्री कभी भी फलदायिनी नहीं होती, किन्तु शापसे मुक्त गायत्री भुक्ति और मुक्तिको देनेवाली होती है।'

## गायत्री और ओङ्कार

गायत्री प्रकृतिर्ज्ञेया ओङ्कारः पुरुषः स्मृतः । ताभ्यामुभाभ्यां संयोगाज्जगत्सर्वं प्रवर्त्तते ॥

( बृहद्योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ४।७ )ः

'गायत्रीको प्रकृति और ओङ्कारको पुरुष कहा है। गायत्री और ओङ्कारके संयोग होनेसे समस्त संसारकी उत्पत्ति होती है।'

> गायत्री प्रकृतिर्ज्ञेया ओङ्कारः पुरुषः स्मृतः । एतयोरेव संयोगाज्जगत्सर्वे प्रवर्त्तते ॥

> > ( बृहत्पाराशरस्मृति २।५-६ )

'गायत्रीको प्रकृति और ओङ्कारको पुरुष कहा गया है। इन दोनोंके संयोग होनेसे समस्त जगत्की उत्पत्ति होती है।'

> गायत्री साऽभवत् पत्नी प्रणवोऽभूत् पतिस्तदा । पुनरन्योन्यदाम्पत्यादिति ताभ्यामभूज्जगत् ॥ ( बृहत्पाराशरसमृति २।६ )

'उस समय वह गायत्री स्त्री हुई और प्रणव पति हुआ। इन दोनोंके दाम्पत्य-भावसे संसारकी उत्पत्ति हुई।' अतः प्रत्येक द्विजको विशेषतः ब्राह्मणको चाहिये वह ओङ्कारको पिता और गायत्रीको माता समभे। जो ओङ्कारको पिता और गायत्रीको माता नहीं समझता, उसके लिये यह स्पष्ट लिखा है—

ॐकारं पितृक्षपेण गायश्री मातरं तथा। पितरौ यो न जानाति स विप्रस्त्वन्यरेतजः॥

(देवीभागवत)

'विप्रके लिये ओङ्कारको पिता और गायत्रीको माता कहा है। जो ब्राह्मण इन दोनों पिता और माताको नहीं जानता, उसको दूसरेके वीर्यसे उत्पन्न हुआ, यह समभना चाहिये।'

## गायत्री और ओङ्कारके जपका महत्त्व

ഹരാം

सर्वेषां जप्यस्कानामृचां च यजुषां तथा। साम्नां चैकाक्षरादीनां गायत्री परमो जपः॥ तस्याश्चैच तु ओङ्कारो ब्रह्मणा यमुपासितः। आभ्यां तु परमं जप्यं त्रैलोक्येऽपि न विद्यते॥

( बृहत्पाराशरस्मृति २।४-५ )

'जप करने योग्य समस्त सूक्तोंमें और ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेदमें एवं एक अक्षर (ॐ) आदिके मन्त्रोंमें गायत्रीका जप श्रेष्ठ है। उस गायत्रीका जप ओङ्कार ब्रह्मके द्वारा उपासित है, अतः गायत्री और ओङ्कार इन दोनोंसे श्रेष्ठ जप तीनों लोकोंमें भी नहीं है।'

## गायत्री, सावित्री और सरस्वतीका निर्वचन

-00**20**400--

गायिक्च्छिष्यान् यतस्त्रायेद् भार्या प्राणांस्तथैव च ॥ ततः स्मृतेयं गायत्री सावित्रीयं ततो यतः। प्रकाशनात्सा सवितुर्वाप्रूपत्वात् सरस्वती॥

( अग्निपुराण २१६।१-२ )

'जिस कारण गायन करनेवाले शिष्योंको भार्या (पत्नी) को और प्राणोंको पालन करतीं है, अतः यह गायत्री है। सविताके प्रकाशसे प्रकाशित होनेसे यह सावित्रो है और वाणीरूप होनेसे यह सरस्वती कही जाती है।

> प्रतिप्रहादन्नदोषात्पातकादुपपातकात् । गायत्रो प्रोच्यते यस्मात् गायन्तं त्रायते यतः ॥ ( वाघूलस्मृति ११५ )

'गायत्री-मन्त्रके जपनेवालेकी गायत्रोःप्रतिग्रह, अत्रदोष, पातक और उपपातकोंसे रक्षा करती है, इसलिये इसका नाम गायत्री है।'

> सिवतृद्योतनाच्चैव सावित्री परिकीर्तिता। जगतः प्रसिवत्रो च सा वाग्रुपत्वात्सरस्वती॥

> > ( वाध्लस्मृति ११६ )

'सविताके प्रकाणित करनेसे इसका नाम सावित्री और संसारकी प्रसिवत्री वाणीरूप होनेसे इसका नाम सरस्वती है।' मत्स्यपुराण (३।३०-३२) में लिखा है—

ततः सञ्जपतस्तस्य भित्वा देहमकरमषम् ॥
स्त्रीरूपमर्द्रमकरोदर्दे पुरुषरूपवत् ।
शतरूपा च सा ख्याता सावित्री च निगद्यते ॥
सरस्वत्यथ गायत्री ब्रह्माणी च परन्तप !।

'हे परन्तप! ब्रह्माने अपने शरीरको दो भागों में विभक्त कर एक भागसे पुरुष और एक भागसे नारीकी रचना की। ब्रह्माके द्वारा रचित शतरूपा ही सावित्रो, सरस्वती, गायत्री और ब्रह्माणी कहीं जाती है।'

## जप-शब्दार्थ

े जकारो जन्मविच्छेदः पकारः पापनाशकः । तस्माज्जप इति प्रोक्तो जन्मपापविनाशकः ॥

(अग्निपुराण)

'जप शब्दका जकार जन्मबन्धनसे मुक्त करनेवाला है तथा पकार पाप-नाशक है, अतः जन्म और पापोंके नाशक होनेसे ही जप ऐसा कहा गया है।'

#### जपके लक्षण

'जपो नाम विधिवद् गुरूपदिष्टवेदाविरुद्धमन्त्राभ्यासः।' ( शाण्डिल्योपनिषद् १।२ )

'शास्त्रानुसार विधिवत् गुरुके द्वारा उपदिष्ट वेदसम्मत मन्त्रका अभ्यास हो जप कहलाता है।'

> गुरुणा चोपदिष्टोऽपि तन्त्रसम्बन्धवर्जितः। चेदोक्तेनैव मार्गेण मन्त्राभ्यासो जपः स्मृतः॥ करपस्त्रे तथा चेदे धमशास्त्रे पुराणके। इतिहासे च वृत्तिर्या स जपः प्रोच्यते मया॥ (जाबालदर्शनोपनिषद् २।११-१२)

'गुरुके द्वारा उपदिष्ट तन्त्रके सम्बन्धसे रहित वेदोक्त मागंसे ही मन्त्रके अभ्यासको जप कहा जाता है। कल्पसूत्र अथवा वेदमें तथा धर्मशास्त्र, पुराण, इतिहासमें जो अनुतृत्ति मैंने कही है, वह जप कहा जाता है।'

> मनोभध्ये स्थितं मन्त्रं मन्त्रमध्ये स्थितं मनः। मनो मन्त्रसमायुक्तमेतच्च जपलक्षणम्॥

'मनके मध्यमें मन्त्र स्थित हो और मन्त्रके मध्यमें मन स्थित हो, इस प्रकार मन और मन्त्रके सम्मिलित अवस्थाको हो जपका लक्षण जानना जाहिये।'

#### जपयज्ञका महत्त्व

शास्त्रोंमें अनेक प्रकारके यज्ञ कहे गये हैं, उनमें 'जपयज्ञ' को सर्वश्रेष्ठ बतलाया गया है। जपयज्ञमें इष्टदेवके मन्त्रकी दार-बार
आवृत्ति की जाती है। इस आवृत्तिका नाम ही जप है और इसीको
'जपयज्ञ' कहते हैं। जप-यज्ञमें इष्टदेवका चिन्तन, मनन और ध्यान
किया जाता है। जपयज्ञमें प्रतिदिन देवपूजन और हवनकी आवश्यकता नहीं होती। यह यज्ञ वगैर किसी सामग्रीके होता हैं। अतः जपयज्ञमें विशेष सामग्रीकी आवश्यकता नहीं होती। जपयज्ञ सबसे
सुलभ, सुगम और सबसे सुकर है तथा यह श्रद्धामात्रसे सुसाध्य है।

जपयज्ञमें किसी प्रकारकी जीवहिंसा नहीं होती। जपयज्ञमें 'अद्विसा परमो धर्मः' के नियमका यथार्थ रूपसे पालन होता है, अतः जपयज्ञ सर्वथा निर्दोष और महत्त्वपूर्ण है।

स्वामी मधुसूदन सरस्वतीजीने गीता (१०।२५) के 'यश्वानां' जपयश्चोऽस्मि' इस श्लोककी टीकामें कहा है—

'यज्ञानां मध्वे दिंसादिदोषशून्यत्वेनात्यन्तशोधकोऽहमस्मि।'

'जपयज्ञमें हिंसा आदि दोषोंका सर्वथा अभाव है, अतः भगवन्नाम जपयज्ञ अत्यन्त शुद्धि करनेवाला है।'

हिंसारहित जपयज्ञको समस्त धर्मोंमें श्रेष्ठ धर्म कहा गया है-

जपस्तु सर्वधर्मभ्यः परमो धर्म उच्यते । अहिसया हि भूतानां जपयक्षः प्रवर्त्तते ॥

(महाभारत)

'समस्त घमोंमें जपको परम धर्म कहा है, क्योंकि जपयज्ञ प्राणियोंकी हिंसाके बिना ही होता है। अतः जपयज्ञ समस्त यज्ञोंमें श्रेष्ठ है।'

> सर्वेषामि पुण्यानां सर्वेषां श्रेयसामि । सर्वेषामि यज्ञानां जपयज्ञः परः स्मृतः॥

> > ( स्कन्दपुराण, ब्रा० ब्रह्मो० १।७ )ः

'समस्त पुण्योंके, सम्पूर्ण श्रेयके साघनों और समस्त यज्ञोंमें जप-यज्ञको ही सर्वोत्तम माना गया है।'

भगवान् श्रीकृष्णने गीता (१०।५२) में 'यज्ञानां जपयज्ञोऽस्मि' कहकर जपयज्ञको अपनी विशेष विभूति बतलाया है। अतः जपयज्ञ-की विशिष्ट महिमा है।

शास्त्रोंमें लिखा है कि जितने भी यज्ञ और तप हैं, वे जपयज्ञकी सोलहवीं कलाके बराबर भी नहीं हैं—

यावन्तः कर्मयक्षाः स्युः प्रदिष्टानि तपांसि च। सर्वे ते जपयक्षस्य कलां नाईन्ति षोडशीम्॥

(तन्त्रसार)

'जितने भी कर्मयज्ञ और तप कहे गये हैं, वे सभी जपयज्ञकी तुलनामें सोलहवीं कलाको भी प्राप्त नहीं कर सकते।'

#### ये 'पाकयश्चाश्चत्वारो विधियश्वसमन्विता। सर्वे ते जपयश्चस्य कलां नाईन्ति षोडशीम्॥

( मनुस्मृति २। ५६ )

'जो विधियज्ञ अर्थात् श्रौतस्मार्तं यज्ञसहित चार पाक्रयज्ञ (वेश्व-देव, होम, बिलकर्म, नित्यश्राद्ध और अतिथिभोजन ये सब जपयज्ञकी सोलहवीं कलाके बराबर नहीं हैं।'

उपर्युक्त कथनकी पुष्टि महर्षि याज्ञवल्क्यने बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति (१०।१३) में और भगवान् वेदव्यासने पद्मपुराणमें तथा
देवर्षि नारदने नारदपुराणमें की है। अतः सभीको आत्मकल्याणके
लिये प्रतिदिन जपयज्ञ करना चाहिये। जपयज्ञ निष्काम-भावसे किया
जाय, तो विशेष फलप्रद होता है।

#### मन्त्र-जपका महत्त्व

मन्त्रोंद्वारा अभीष्ट देवी-देवताओंका घ्यानपूर्वक स्मरण एवं उच्चारण करना, अपने मनको एकाग्रकर उसे देवी-देवताओंकी ओर जाना और उनमें तन्मय हो जाना ही 'मन्त्र-जप' कहलाता है।

मन्त्र-जपसे मनुष्यकी अन्तःशुद्धि और बाह्यशुद्धि होती है। मन्त्र-जपसे मनुष्यका अन्तःकरण पित्रत्र और बलवान् बन जाता है। मन्त्र-जपसे मनुष्यमें शुद्ध विचार और शुद्ध सङ्कल्प उद्भूत हो जाते हैं। मन्त्र-जपसे मनुष्य ईश्वरके अस्तित्वको मानकर अनिर्वचनीय आनन्द-का अनुभव करता है। मन्त्रजपसे देवी-देवता प्रसन्न होकर मनुष्यकी सब प्रकारसे रक्षा करते हैं, जिससे उसपर शत्रुके द्वारा चलाये हुए शस्त्र-अस्त्र और मारण-मोहन आदि असत्कर्म व्यर्थ हो जाते हैं। मन्त्रजपसे आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिभौतिक उन्नति होती है। मन्त्रजपसे मनुष्य सभी प्रकारसे निर्भय हो जाता है। मन्त्रजपसे मनुष्य संशय-विपर्ययके चक्करसे मुक्त होकर हढ़-निश्चयी बनता है। मन्त्रजपसे मनुष्य असाष्य कार्यको भी सुसाध्य कर लेता है। मन्त्र-जपसे मनुष्य ज्ञानी, पराक्रमी, यशस्त्री और तेजस्त्री बनता है। मन्त्र-जपसे मनुष्य ज्ञानी, पराक्रमी, यशस्त्री और तेजस्त्री बनता है। मन्त्र-जपसे मनुष्य ज्ञानी, पराक्रमी, यशस्त्री और तेजस्त्री बनता है। मन्त्र-

१. देखिए - पारस्करगृह्यसूत्र (१।४।१)।

२. अमावास्या, पूर्णिमा आदि पर किये जानेवाले दशंरीणंमासादि यज्ञ।

जपसे मनुष्य भयङ्कर पापोंसे मुक्त होकर दीर्घायु, धन-धान्य, पुत्र-पौत्र आदि ऐहलौकिक सुख प्राप्त कर अन्तमें पारलौकिक परम पदकी प्राप्ति करता है।

## जप भी स्वाध्याय है

'जपः स्वाध्याय उदितः।' ( बृहन्नारदीयपुराण, पूर्वखण्ड १।३३।५० )

'जपको स्वाघ्याय कहा है।'

'स्वाध्यायः स्यानमन्त्रजापः।'

'मन्त्रका जप स्वाध्याय कहा गया है।'

'स्वाध्यायस्तु जंपः प्रोक्तः प्रणवाभ्यासनादिकः।'

( स्कन्दपुराण, माहेश्वरखण्ड १, तदन्तर्गत कौमारिकाखण्ड २।४५।२४ )ः

'प्रणवके अभ्यास आदिका स्वाध्याय करना जप कहा जाता है।'

--

#### जप-सम्पत्तिके प्रधान कारण

आत्मसंहरणं शौचं मौनं मन्त्रार्थाचन्तनम् । अञ्ययत्वमनिर्वेदो जपसम्पत्तिहेतवः॥

'अपना नियन्त्रण, पवित्रता, मौन, मन्त्रार्थका चिन्तन, स्थिरता और दु:खराहित्य होना—ये सभी जप-सम्पत्तिके कारण माने गये हैं।

> मनः संहरणं मौनं शौचं मन्त्रार्थचिन्तनम् । अव्ययत्रत्वमनिर्वेदो जपसम्पत्तिहेतवः ॥

'मनका नियन्त्रण, मौन, पवित्रता, मन्त्रका चिन्तन, अव्यग्रता, निर्वेदरहिता—ये सभी जपकी सम्पत्तिके कारण माने गये हैं।'

#### मनः प्रहर्षणं शौचं मौनं मन्त्रार्थविन्तनम् । अव्ययस्वमनिवेदो जपसम्पत्तिहेतवः॥

'मनकी प्रसन्नता, पवित्रता, मौन, मन्त्रके अर्थका चिन्तन, व्याकुलहीनता, जपसे वैराग्यरहित होना—ये छः जपकी सम्पत्तिके कारण हैं।'

#### जपके दात्र

निष्ठीवजं मणकोधनिद्रालस्यश्चधामद्याः। पतितश्वान्त्यजा लोका द्शैते जपवैरिणः॥

(भरद्वाजः)

'नाक फटकारना, खखार फेंकना, जमुहाई, क्रोध, निद्रा, आलस्य, भूख, मद, पतित मनुष्य, श्वान (कुत्ता) और अन्त्यज लोग—ये जपके शत्रु हैं।'

#### भगवन्नाम-जपकी विधि

जापकको एकान्त और पिवत्र स्थानमें शुद्ध आसनपर बैठकर शुद्ध-भावसे सर्वव्यापक, सर्वरक्षक और सर्वसमर्थ भगवान्का स्मरण और घ्यान करना चाहिये। जो भगवत्स्वरूप चिन्तनयुक्त भगवन्नामका जप करते हैं, उनपर शोघ्र ही देवोशक्तिका आविर्भाव होता है और उनको भगवत्प्राप्ति होती है। जो मनुष्य भगवत्स्वरूपचिन्तनके बिना भगवन्नाम-जप करते हैं, उन्हें भी भगवत्प्राप्ति होती है, किन्तु उसमें देर होनेकी संभावना रहती है। अतः मनुष्यको हर समय प्रत्येक अवस्थामें भगवान्के स्वरूपके चिन्तनके साथ-साथ भगवन्नाम-जप करना चाहिये।

परमात्माके अनेकों नाम हैं। अतः जिसकी जिस देवतामें श्रद्धा-भक्ति हो, उसे उसी देवताके नामके स्वरूपका चिन्तन और जप करना चाहिये। जैसे— 'ॐ नमः शिवाय' इस मन्त्रका जप करनेवालेको भगवान् शङ्कर-का घ्यान करना चाहिये। 'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय' इस मन्त्रका जप करनेवालेको भगवान् वासुदेवका घ्यान करना चाहिये। 'ॐ नमो नारायणाय' इस मन्त्रका जप करनेवालेको भगवान् विष्णुका घ्यान करना चाहिये। 'ॐ रामाय नमः' इस मन्त्रका जप करनेवालेको भगवान् रामका घ्यान करना चाहिये।

#### गायत्री-जपकी विधि

जपकर्ता पूर्व, पश्चिम अथवा उत्तराभिमुख होकर कुशासनपर पद्मासन अथवा स्वस्तिकासनसे बैठकर रेष्ट्राक्षमालाको वस्त्रसे ढक-कर अथवा गोमुखोमें रखकर गायत्री-मन्त्रका जप करे।

धृत्वा पवित्रं सम्प्रोह्य जपस्थानं कुशोदकैः। आधारादीन् नमस्कृत्य कुशाग्रेरासनं ततः॥ बुद्ध्वा पद्मासनं वापि स्वस्तिकं वा यथासुस्रम्। ॐ भूर्भुवः स्वरोमिति जपित्वाऽऽसनमुपविशेत्॥

(व्यासः)

'पिवत्री घारणकर कुशोदकसे जपस्थानको तथा कुशाग्रभागसे आसनको अभिसिश्वितकर आघारादि स्थलोंको नमस्कारकर, पद्मासन अथवा स्वस्तिकासन सुखपूर्वक लगाकर 'ॐ भू: ॐ भुव: ॐ स्वः' जपकर पश्चात् आसपर बैठना चाहिये।'

'कुशराय्यामासीनः कुशोत्तरीयो वा कुशपवित्रपाणिः प्राङ्मुसः सूर्योभिमुखो वा अक्षमालामुपादाय देवताध्यायो जपं कुर्यात्।' ( शङ्खस्मृति १२-१ )

१. रुद्राक्षकी मालाके अभावमें करमालाका भी उपयोग किया जा सकता है। करमालामें अनामिका अँगुलीके मध्यम-पर्वसे आरम्भकर अनामिकाके आदिपर्व, किनिष्ठिकाके आदि, मध्य और अन्त्य-पर्व एवं अनामिका, मध्यमा और तर्जनीके अन्त्यपर्व और तर्जगीके मध्य और आदिपर्व तक जप किया जाता है। मध्यमा अँगुलीके आदि और मध्य दोनों पर्व (सुमेष-रूपसे) सर्वथा त्याग दिये जाते हैं।

'कुशनिर्मित आसनपर बैठकर कुशोत्तरीयसे युक्त होकर कुश-निर्मित पवित्रीको घारणकर पूर्वाभिमुख अथवा सूर्याभिमुख होकर रुद्राक्षकी माला लेकर देवताका ध्यान करता हुआ गायत्री-मन्त्रका जप करे।'

'द्रभेष्वासीनो दर्भान् धारयमाणः प्राङ्मुखः सावित्रीमावर्त्तयेत्।' ( बोधायनः )

'कुशनिर्मित आसनपर बैठकर हाथमें कुशोंको धारण किया हुआ 'पूर्वाभिमुख होकर गायत्री-मन्त्रका जप करे।'

> जपस्य पुरतः कृत्वा प्राणायमत्रयं वुधः। मन्त्रार्थस्मृतिपूर्वं च जपेदष्टोत्तरं शतम्॥ शक्तोऽष्टाधिकसाहस्रं जपेत्तं चार्पयज्ञपम्।

> > (हरिभक्तिविलास)

'बुद्धिमान् मनुष्य जप करनेके पूर्व तीन बार प्राणायाम करके मन्त्रार्थका स्मरण करते हुए एक सौ आठ बार जप करे। जापक यदि समर्थ हो तो, अपनेको समर्मण कर एक हजार आठ बार जप करे।'

> शनैः शनैः सुविस्पष्टं न द्रुतं न विल्लम्बितम्। न न्यूनं नाधिकं वापि जपं कुर्याद् दिने दिने॥ (नारदपश्चरात्र)

'धोरे-घोरे अत्यन्त स्पष्ट रूपसे जप करे, किन्तु जल्दी-जल्दी अथवा रुक-रुककर तथा कभी कम और कभी अधिक जप न करे। अर्थात् प्रतिदिन नियमित संख्यामें जप करे।'

> नोच्चैर्ज्ञपं बुधः कुर्याद्रद्दः कुर्यादतिद्दतः। समाद्वितमनास्तूष्णीं मनसा वापि चिन्तयेत्॥

(अग्निपुराण)

'विद्वान्को चाहिये कि वह उच्च स्वरसे जप न करे। वह एकान्त स्थानमें आलस्यरहित होकर शान्त चित्तसे मौन होकर या मन-ही-मन मन्त्रका चिन्तन करे।'

'नोच्चैर्जपं बुधः कुर्यात् साविज्यास्तु विशेषतः।'

(शङ्खस्मृति १२)

'विद्वान्को विशेषकर सावित्रीका जप उच्च स्वरसे नहीं करना चाहिये।' तृष्णीमासीत सञ्जहपश्चाण्डालपिततादिकान् । दृष्ट्वा तान् वार्युपस्पृश्याभाष्य स्नात्वा पुनर्जपेत् ॥ आचम्य प्रयतो नित्यं जपेदशुचिद्शेने । यदि वा जपलोपः स्याज्जपादिषु कथञ्चन ॥ ब्याहरेद् वैष्णवं मन्त्रं समरेद्वा विष्णुमब्ययम् ॥

( त्रैलोक्यमोहनतन्त्र )

'मौन होकर बैठकर जप करे। जप करते समय किसी चाण्डाल या पिततको देख ले तो आचमन करे और उनके साथ वार्तालाप होनेपर स्नान करके पुनः जप करे। अपित्र-पदार्थका दर्शन होनेपर आचमन करके पुनः प्रयत्नपूर्वक जप करे। जप करते समय यदि कदाचित् जपका नियम भङ्ग हो जाय, तो विष्ण्-मन्त्रका उच्चारण करे अथवा अव्यय विष्ण् भगवानुका स्मरण करे।'

पर्वभिस्तु जपेदेवीं माला काम्यजपे स्मृता।
गायत्री वेदमूला स्याद् वेदः पर्वसु गीयते॥
आरभ्यानामिकामध्यं पर्वाण्युक्ताभ्यनुक्रमात्।
तर्जनीमूलपर्यन्तं जपेद्दशसु पर्वसु॥
मध्यमाङ्गलिमूले तु यत्पर्वद्वितयं भवेत्।
तं वै मेर्ह विजानीयाज्जपे तं नातिलङ्कयेत्॥

(गायत्रीकल्प)

'गायत्री देवीका जप अँगुलियोंके पर्वों (पोरों) से करना चाहिये, किन्तु काम्य जपमें मालाका प्रयोग करे ऐसा स्मृतियोंमें कहा है। गायत्री वेदमूलक है और वेद प्रवोंमें ग्रेय होता है। अनामिकाके मध्य-से आरम्भकर तर्जनीके मूलपर्वतक विहित दस पर्वोंमें क्रमशः जप करना चाहिये। मध्यमा अँगुलिके मूलमें जो दो पर्व होते हैं, उन्हें मेरु जानना चाहिये और उसका उल्लंघन जपमें कभी न करे।

> तर्जनी मध्यमाऽनामा किनष्ठा चेति ताः कमात्। तिस्रोऽङ्काल्यस्त्रिपर्वाणो मध्यमा चैकपर्विका॥ पर्वद्वयं मध्यमाया मेरुत्वेनोपकल्पयेत्। अनामामध्यमारभ्य किनष्ठादित एव च॥ तर्ज्जनीमूलपर्यन्तं दशपर्वसु सञ्जपेत्। अङ्गलीनं वियुञ्जीत किञ्चिदाकुञ्जिते तले। अङ्गलीनां वियोगा च छिद्रे च स्रवते जपः॥

अङ्गुल्यमे च यज्जप्तं यज्जप्तं मेरलङ्घने।
पर्वसिन्धिषु यज्जप्तं तत्सर्वं निष्फलं भवेत्।।
गणनाविधिमुल्लङ्घ्य यो जपेत्तज्जपं यतः।
गृह्णन्ति राक्षसारतेन गणयेत्सर्वथा वुधः॥
जपसङ्ख्या तु कर्तव्या नासङ्ख्यातं जपेत्सुधीः।
हृदये हृस्तमारोप्य तिर्यक् कृत्वा कराङ्गुलीः॥
आच्छाच वाससा हृस्तौ दक्षिणेन सदा जपेत्॥

(सनत्कुमारसंहिता)

'जपमें तर्जनी, मध्यमा, अनामिका तथा कनिष्ठा—ये क्रमश: चार अँगुलियाँ उपयोगी हैं, जिनमें तीन अँगुलियोंके तीन-तीन पर्व एवं मध्यमाका एक पर्व उपयोगी है। मध्यमाके अवशिष्ट दो पर्वोंको मेरु समभना चाहिये। अनामिकाके मध्य-पर्वसे आरम्भकर कनिष्ठाके. मलसे होते हुए तर्जनीके मलपर्वतक दस पर्वीमें जप करना चाहिये। हथेलीके थोड़ा मुकनेपर अँगुलियोंको अलग-अलग न होने दे, वयोंकि अँगुलियोंके अलग-अलग होनेपर जो छिद्र होता है उसमें जप स्रवित हो जाता है अर्थात् क्षीण हो जाता है। अँगुलीके अग्रभागमें तथा मेरुके लंघनमें जो जप किया जाता है और जो जप पर्वोंके सन्धियों या जोड़ोंमें किया जाता है, वह सब निष्फल हो जाता है। गणनाविधि-का उल्लंघन करके जो जप किया जाता है उसे राक्षस ग्रहण कर लेते हैं। अतः विद्वानको चाहिये कि वह गणनाविधिसे सर्वथा संख्यामें ही जप करे। जपकी संख्या (गिनती) करनी चाहिये एवं विद्वान कभी असंख्यात जप न करे। हाथको हृदयमें लगाकर हाथकी अँगुलियोंको तिरछाकर तथा वस्त्रसे हाथोंको आच्छादितकर दाहिने हाथसे सदा जप करे।'

अनामामध्यमाकम्य जपं कुर्यात् मानसम्।
मध्यमामध्यमाकम्य जपं कुर्यादुगांशकम्॥
तर्जनीं तु समाकम्य जपं नैव तु कारयेत्।
पक्षेकमणिमङ्गुष्टेनाकर्षन् प्रजपेन्मनुम्॥
मेरी तु लङ्घिते देघि! न मन्त्रफलभाग्भवेत्॥

(शिवागमः)

'अनामिकाके मध्यको आक्रमण करके अर्थात् अनामिकाके मध्या भागमें जपमाला रखकर एक-एक मणिको अँगूठेसे खींचते हुए मानस- मन्त्र जप करे और उपांशु-जप मध्यमा अँगुलीके मध्यमें जपमाला रखकर करे। परन्तु तर्जनीके द्वारा मालाका स्पर्शंकर जप कभी न करे। हे देवि! मेरुका उल्लंघन करनेपर जपका फल नहीं प्राप्त होता। अर्थात् मेरुके पास जप करते-करते जब पहुँचे, तो उसको लाँघे नहीं, किन्तु वहीं से जप करता हुआ लौटे।

#### गायत्री-मन्त्रके त्रैकालिक जपका विधान

प्रातः केवलगायत्री मध्याह्ने ब्याहृतियुताः। सायाह्ने तु यथायुक्ता जाप्यं नित्यं समाचरेत्।। (व्यासः)

'प्रातःकाल केवल गायत्री-मन्त्रका जप करे, मध्याह्नमें व्याहृति-युक्त गायत्री-मन्त्रका जप करे तथा सायंकालमें जैसा उचित समभे वैसा जप प्रतिदिन करे ।'

## त्रिकाल सन्ध्यामें गायत्री-जप करनेकी विधि

प्रातनीभौ करं कृत्वा मध्याह्ने हृदि संस्थितम् । सायं जपति नासाग्रे जपस्तु त्रिविधः स्मृतः ॥ कृत्वोत्तानौ करौ प्रातः सायं न्यु ब्जौ करौ तथा । मध्याह्ने हृदयस्थौ तु कृत्वा जपमुदीरयेत् ॥ प्रातम्ध्याह्मयोस्तिष्ठन् गायत्रीजपमारभेत् । अध्वजानुस्तु सायाह्ने ध्यानालोकनतत्परः ॥

(आह्निकप्रकाश)

'प्रातःकाल नाभिके समीप हाथको रखकर, मध्याह्नमें हृदयके समीप रखकर और सायंकाल हाथको नाकके अग्रभागके समीप रखकर जप करना करना चाहिये। इस प्रकार जप तीन प्रकारका होता है। प्रातःकाल हाथको उत्तान कर तथा सायंकाल तिरछा कर और मध्याह्नमें हृदयमें रखकर जप करना चाहिये। प्रातः तथा मध्याह्न-कालमें बैठकर और सायंकाल जानुको ऊपर उठाकर, ध्यानमग्न होकर जप करना चाहिये।'

मातनीभौ करं कृत्वा मध्याहे हृदि संस्थितम्। सायं जपेच नासान्ने एष जाप्यविधिः स्मृतः॥ (शोनकः)

'जपके समय प्रातःकाल अपने हाथको नाभिके पास, मध्याह्नमें हृदयके पास और सायङ्कालमें नासिकाके अग्रभागके पास रखकर जप करना चाहिये।'

> कृत्वोत्तानौ करौ प्रातः सायं चाधः करौ तथा। मध्याह्रे हृद्यस्थौ तु कृत्वा जपमुदीरयेत्॥ (देवीभागवत ११।१६।१८)

'प्रातःकाल जपके समय दोनों हाथोंको उत्तान (ऊँचा) कर, सायङ्कालमें नीचे कर और मध्याह्मकालमें हृदयके पास करके जप करना चाहिये।'

कृत्वोत्तानौ करौ प्रातः सायं चाघोमुक्तौ करौ।
मध्ये स्कन्धभुजाभ्यां तु जप पवमुदाहृतः॥
अधोहस्तं तु पैद्याचं मध्यह्रस्तं तु दैवतम्॥
(वाधूलस्मृति १३७, १३८)

'प्रात:काल दोनों हाथोंको ऊँचे रखकर, सायंकाल हाथोंको नीचे कर एवं मध्याह्नमें हाथ और कन्धेको बीचमें रखकर गायत्रीका जप करनेसे राक्षस, हाथ बांघकर जप करनेसे गान्धर्व और ऊपर हाथ उठाकर जप करनेसे दैवत जप होता है।'

## जपमें त्रिपदा और गायत्री-पूजनमें चतुष्पदा गायत्री

जप्ये तु 'त्रिपदा श्रेया पूजने तु चतुष्पदा।
नयासे जप्ये तथा ध्याने अग्निकार्ये तथार्चने ॥
सर्वत्र त्रिपदा श्रेया ब्राह्मणस्तस्वचिन्तकैः॥

(बृहत्पाराशरस्मृति २।६५-६६)

१. तत्सवितुर्वरेण्यं इति सावित्र्याः प्रथमः पादः । भर्गो देवस्य धीमहि इति सावित्र्याः द्वितीय पादः । धियो यो नः प्रचोदयात् इति सावित्र्याः तृतीयः पादः । (गोपथबाह्मण १।३४-३६) 'जप करनेमें गायत्री त्रिपदा कही गयी है और पूजनमें चतुष्पदी कही गयी है। तत्त्वचिन्तक ब्राह्मण न्यास, जप, ध्यान, अग्निकाये और पूजनमें सर्वत्र गायत्रीको त्रिपदा जानें।'

## कामना-भेदसे गायत्रो-जपके लिये दिशाएँ

तत्पूर्वाभिमुखं चइयं दक्षिणं चाभिचारकम्। पश्चिमं धनदं विद्यादौत्तरं शान्तिदं भवेत्।। ( लिङ्गपुराणं )

'वशीकरणके लिये पूर्वाभिमुख, अभिचारके लिये (मारणके लिये) दक्षिणाभिमुख, धनके लिये पश्चिमाभिमुख और शान्तिके लिये उत्तरा-भिमुख होकर जप करना चाहिये।'

## गायत्री-जप वस्त्रसे ढककर करना चाहिये ओङ्कारः पुरुषश्चैव गायत्री सुन्दरी तथा। तयोः संयोगकाले तु वस्त्रमाच्छाद्य गण्यते॥

(गायत्रीकल्प)

'ओङ्कार पुरुष है और गायत्री उसकी सुन्दरी है। उन दोनोंके संयोग-कालमें अर्थात् प्रणवपूर्वक गायत्री-जप करनेके समय मालाको वस्त्रसे ढककर गायत्री-जप करना चाहिये।'

#### ओङ्कारः पुरुषो क्षेयो गायत्री स्त्री तु कथ्यते। तयोर्मेलापकं चैव वस्त्रेणाच्छाद्यते करः॥

'ॐकारको पुरुष तथा गायत्रीको स्त्री कहा गया है। जपकालमें इन दोनोंका मिलन होता है, इसीलिये वस्त्रसे हाथको ढक लेना चाहिये।'

जपकर्ताको चाहिये कि वह अपने दाहिने हाथको वस्त्रसे ढककर जप करे। इस प्रकार जप करनेसे ही जप सफल होता है, इसोलिये जपके समय गोमुखोको घारण किया जाता है। वस्त्रेणाच्छादयेद्धस्तं दक्षिणं यः सदा जपेत्। तस्य स्यात् सफलं जाप्यं तद्धीनमफलं स्मृतम्॥ अतप्य जपार्थं सा गोमुखी ध्रियते जनैः॥

(वृद्ध मनुः)

'जो दाहिने हाथको वस्त्रसे ढककर सर्वदा जप करता है, उसीका जप सफल होता है और जो इसके विरुद्ध जप करता है, उसका जप व्यर्थ ही होता है। इसीलिये मनुष्य जपके लिये—गोमुखीको घारण करते हैं।'

बस्त्रेणाच्छाद्य तु करं दक्षिणं यः सदा जपेत्। तस्य स्यात् सफलं जाप्यं तद्धीनमफलं स्मृतम्।। (ब्यासः)

'जो अपने दाएँ हाथको सर्वदा वस्त्रसे ढककर जप करता है, उसीका जप सफल होता है। जो ऐसा नहीं करता, उसका जप निष्फल होता है।'

> वस्त्रेणाच्छाद्य तु करं दक्षिणं यः सदा जपेत्। तस्य स्यात् सफलं जाप्यं तन्धीनमफलं स्मृतम्॥ यक्षरक्षः पिशाचाश्च सिन्धा विद्याधरा गणाः। यस्मात् प्रभावं गृह्णन्ति तस्माद् गृतं समावरेत्॥

'गोमुखी मालाको वस्त्रसे ढककर जो दाहिने हाथसे सर्वदा जप करता है, उसका जप सफल होता है और जो इस प्रकार जप नहीं करता, उसका जप असफल होता है और उसके किये हुए जपके फलको यक्ष, राक्षस, पिशाच, सिद्ध और देवगण ग्रहण कर लेते हैं। अतः गोमुखीमालाको जपके समय सर्वदा गुप्त (ढककर) रखना चाहिये।'

यक्षराक्षसभूतानि सिङ्गविद्याधरोरगाः।
हरन्ति प्रसभं यस्यात्तसमाद् गुप्तं समाचरेत्॥
( बृहद् योगियाज्ञवल्वयस्मृति ७।१४१)

'यक्ष, राक्षस, भूत, सिद्ध, विद्याघर तथा सर्प—ये सभी हाथको विना ढके हुए जपके फलको हठात् हरण कर लेते हैं। अतः मालाको ढककर हो जप करना चाहिये।'

> भूत-राक्षस-वेतालाः सिद्ध-गन्धर्व-जारणाः। हरन्ति प्रकटं यस्मात्तस्माद् गुप्तं जपेत्सुधीः॥

'मालाको खुली रखकर जप करनेसे उसे भूत, राक्षस, बेताल, सिद्ध, गन्धर्व और चारण हर लेते हैं, अतः गुप्त-रूपसे जप करना ही बुद्धिमान् पुरुषका कर्तव्य है।'

#### --- 10 GG+ ---

# गायत्री-जपके बाद शताक्षरा गायत्री और ब्रह्मगायत्रीका जप भी आवश्यक है

दैनिक गायत्री-मन्त्र-जप करनेके बाद जपकर्ता एक बार शताक्षरा गायत्रीका और एक बार चौबीस अक्षरोंवाली ब्रह्म-गायत्रीका जपः अवश्य करे। अन्यथा जपकर्ताको जप करनेका फल प्राप्त नहीं होता ह

शताक्षराञ्च गायत्रीं सक्तदावर्तयेतसुधीः।
चतुर्विशत्यक्षराणि गायत्र्याः कीर्तितानि हि।
जातवेदसनाम्नीञ्च ऋचमुञ्चारयेदतः॥
त्र्यम्बकस्यर्चमाकृत्य गायत्री शतवर्णका।
भवतीयं महापुण्या सक्तज्जप्या वुधैरियम्॥
ॐकारं पूर्वमुञ्चार्यं भूर्भुवः स्वस्तथैव च।
चतुर्विशत्यक्षराञ्च रायत्रीं प्रोच्चरेत्ततः॥
पवं नित्यं जपं कुर्याद् ब्राह्मण्ये विष्रपुङ्गवः।
स समग्रं फलं प्राप्य सन्यायाः सुक्रमेधते॥

'विज्ञ पुरुषको सौ अक्षरवाली गायत्री (शताक्षरा गायत्री) की एक बार अवश्य जप करना चाहिये।'

(देवीभागवत ११।१६।१०२-१०६)

शताक्षरा गायत्री इस प्रकार है—

"ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सवितुर्वरेण्यं भगों देवस्य घीमहि। घियो यो नः प्रचोदयात्।। ॐ त्र्यम्बकं यजामहे सुगन्धि पुष्टिवर्धनम्। उर्व्वा- एकिपव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीयमामृतात्।। ॐ जातवेदसे सुनवाम सोम- मरातीयतो निदहाति वेदः। स नः पर्षदितिदुर्गाणि विश्वा नावेव सिन्धुं दुरितात्यग्निः।।" यह सौ अक्षरकी गायत्रो है। इसमें 'भूर्भुवः स्वः' तीन व्याहृतियां नहीं गिनी जाती हैं। यह ॐ (एक प्रणव) से सम्पन्न है। इस शताक्षरा गायत्रीका एक बार प्रतिदिन जप करना विद्वानोंके लिये महान् पुण्यप्रद है। प्रश्चात् 'ॐ भूर्भुवः स्वः' के सायः

चर्तुर्विंशति अक्षरवाली गायत्रीका जप करे। इस प्रकार प्रतिदिन गायत्री-जप करनेवाला श्रेष्ठ ब्राह्मण सन्ध्योपासनका सम्पूर्ण फलः प्राप्त कर सुख भोगता है।'

# जपके बाद आसनके नीचेकी मृतिकाको मस्तक लगाना चाहिये

यस्मिन् स्थाने जपं कृत्वा शको हरित तज्जपम्। तन्मृदा लक्ष्म कुर्वीत ललाटे तिलकाकृतिः॥ (व्यासस्मृति)

'जिस आसन पर वैठकर जप कियां है, उसके नीचेकी मृत्तिका मस्तकमें लगानी चाहिये। अन्यथा जपके फलको इन्द्र ले लेता है।'

> 'अप्रोक्षितजपस्थानाच्छको दरति यज्जपम्। तस्माज्जपान्ते तत्प्रोक्ष्य ललाटे तिलकं कियात्॥' (पटले)

'बिना जलसे मार्जित स्थानमें किये गये जपके फलको इन्द्र हरण कर लेता है अतः जपके बाद उस स्थलको जलसे प्रोक्षण करके ललाटमें तिलक करना चाहिये।'

# विधिहीन जप निष्फल होता है

गच्छतस्तिष्ठतो वापि स्वेच्छया कर्म कुर्वतः। अञ्ज्ञचेर्वा विना संख्यां तत्सर्वे निष्फलं भवेत्॥ (गौतमः)

'चलते हुए, बैठे हुए, स्वेच्छासे किसी अन्य कार्य को करते हुए तथा अपवित्र अवस्थामें बिना संख्याका किया हुआ समस्त जप निष्फल होता है।'

> अङ्गुल्येषु यज्जन्तं यज्जन्तं मेरुलङ्घनै । असंख्यातं च यज्जन्तं तत्सर्वं निष्फलं भवेत् ॥ ( न्यासस्मृति )

'अंगुलिके अग्रभागसे जप करनेपर, मेरुका लङ्घन करनेपर तथा विना संख्याके जप करनेपर वह समस्त जप निष्कत हो जाता है।'

> अङ्गुल्यम्ने च यज्ञप्तं यज्ञप्तं मेघलङ्घने। पर्वसन्धिषु यज्ञप्तं तप्सर्वं निष्फलं भवेत्।। (सनत्कुमारसंहिता)

'अङ्गुलीके अग्रभाग ( नखके पास ) तथा पर्वकी लकीरपर और सुमेहका उल्लंघन कर किया हुआ जप निष्फल होता है । ॥

> उष्णीषो कञ्चुकी चेव मुक्तकेशो गतावृतः। प्रलपन् कम्पनश्चैव तत्कृतो निष्फलो जपः॥

'पगड़ी पहनकर, कुर्ता पहनकर, नग्न होकर, शिखा खोलकर, कण्ठको वस्त्रसे लपेटकर, बोलते हुए, और काँपते हुए जो जग किया जाता है, वह निष्कल होता है।'

# जपके समय गायत्री-मन्त्रार्थके स्मरणसे पापोंकी निवृत्ति

जपस्याभ्यन्तरे व्याख्या स्मर्तव्या मनसा द्विजैः। स्मरणात् सर्वपापानि प्रणइयन्ति न संशयः॥ (भारद्वाजः)

'द्विजोंको चाहिये कि गायत्रीका जप करते समय गायत्री-मन्त्रके अर्थका मनसे अवश्य स्मरण करें। अर्थके स्मरणसे जप करनेवातेके समस्त पाप विनष्ट हो जाते हैं, इसमें सन्देह नहीं है।'

# जपके समय गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवताका ध्यान और ज्ञान आवश्यक है

'जपकाले हातुस्मरेत्' इस योगियाज्ञवल्क्यके वचनानुसार जापक-को गायत्री-मन्त्र आदिके जपके समय ऋषि, छन्द, देवता, विनियोग-का स्मरण और ज्ञान अत्यावश्यक है। अतएव कहा है— छन्द ऋष्यादि विश्वाय जपेनमन्त्रमतन्द्रितः। जपेदहरहर्जात्वा गायत्रीं मनसा द्विजः॥

( हारीतस्मृति ४।४७ )

'गायत्रीके छन्द, ऋषि आदिको जानकर आलस्यरहित होकर ंद्रिज प्रतिदिन मनसे गायत्रीका जप करे।'

> ऋषिइछन्दोऽधिदैवं च ध्यायन् मन्त्रस्य सत्तमे। यस्तु मन्त्रं जपेद् गार्गि तदेव हि फलप्रदम् ॥ ( याज्ञवल्क्यसंहिता, उत्तरार्द्ध २।१८)

'हे सत्तमे ! हे गागिं ! मन्त्रका ऋषि, छन्द, अधिदेवताका ध्यान करता हुआ जो मन्त्रको जपता है, वह मन्त्र अवश्य फल देता है।'

# जपके अन्तमें परब्रह्मका स्मरण करना आवर्यक है

जपान्ते संस्मरेद् भूय एकमेवाद्वयं विभुम्। तेनैव सर्वकर्माणि सम्पन्नान्यकृतान्यपि॥

'जपके अन्तमें पुनः उन एक अद्वितीय परब्रह्मका स्मरण करना चाहिये। ऐसा करनेसे ही समस्त कर्म भूलसे न किये जानेपर भी -सूसम्पन्न हो जाते हैं।'

'गायत्री च यथाशक्ति जष्त्वा ध्यायेत् परं पदम्।' ( हारीतसंहिता ४।११, हारीतस्मृति ६।११) 'गायत्रीका यथाशक्ति जप करके परब्रह्मका ध्यान करे।'

# जपके समय मौन भंग होनेपर विशेष विधान

यदि वाग्यमलोपः स्याजापादिषु कथञ्चन। ब्याहरेद् वैष्णवं मन्त्रं स्मरेद्वा विष्णुमन्ययम् ॥ ( याज्ञवल्क्यस्मृति ७।१४८, १४६ ) 'यदि जपकालमें मौन भङ्गहो जाय तो विष्णुसम्बन्धी मन्त्रोंका" उच्चारण अथवा भगवान् विष्णुका स्मरण करना चाहिये।'

# जपादि कर्ममें ब्रिट होने पर कर्तव्य

यद्यदङ्गं विद्योयेत तत्संख्याद्विगुणो जपः।
कर्त्तब्यश्चाङ्ग सिद्धव्यर्थं तदशक्तेन भक्तितः॥
विष्रभोजनमात्रेण व्यङ्गं साङ्गं भवेद् ध्रवम्।
यत्र भुङ्को द्विजस्तस्मात् तत्र भुङ्कोहरिः स्वयम्।
( वसिष्ठः )

'यदि किसी अङ्गकी हानि हो जाय तो उसकी पूर्तिके लिये दिगुणित जप करे, ऐसा करनेसे ही अङ्गकी सिद्धि हो जाती है, यदि ऐसा करनेमें वह असमर्थ हो तो भक्तिपूर्वक ब्राह्मणभोजन कराने मात्रसे हीन अङ्ग निश्चित ही साङ्ग हो जाता है, जहाँ पर द्विज भोजना करते हैं वहाँ साक्षात् भगवान् हिर भोजन करते हैं।'

#### गायत्री-जपमें प्रणवका विचार

जपके समय गायत्री-मन्त्रके आदि और अन्तमें प्रणव लगानाः आवश्यक है। इस विषयमें योगी याज्ञवल्क्यका कथन है— ओङ्कारः पूर्वमुचार्य भूर्भुवः स्वस्ततः परम्। गायत्रीं प्रणवं चान्ते जप्यं ह्येवसुदाहृतः॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्भयस्मृति ४।२६ )

'पहले ओङ्कारका उच्चारण कर पश्चात् भूर्भुवः स्वः—इन तीन व्याहृतियोंका उच्चारण करे। अनन्तर गायत्री-मन्त्रका उच्चारण कर फिर अन्तमें प्रणव (ओङ्कार) का उच्चारण करना चाहिये। इस प्रकार गायत्री-मन्त्रका जप बतलाया गया है।'

इसी प्रकार अन्यत्र भी लिखा है— ओङ्कारं पूर्वमुच्चार्य भूर्भुवः स्वस्तथेत्र च । गायत्री प्रणवश्चान्ते जपे चैवसुदाहृतम् ॥ ( अग्निपुराण २१५।१५ )ः ॐकारं पूर्वधुरुवार्य भूर्भुवः स्वस्तथैव च । गायत्री प्रणवश्चान्ते जपो ह्येष उदाहृतः॥ (योगीश्वरः)

प्रणवः पूर्वमुच्चार्य भूर्भुवः स्वस्ततः परम् । गायत्री प्रणवश्चान्ते जपे द्येवमुदाहृतम् ॥ ( याज्ञवल्क्यः )

प्रणवं पूर्वेषुच्चार्यं न्याहृतित्रितयं तथा। ततस्त्रिपादगायत्री प्रणवेन समापयेत्॥

कुछ लोग स्नृतिसारसमुन्तयके 'युद्धस्था ब्रह्मवारी च प्रणवाद्या-सिमां जपेत्' इत्यादि वचनके अनुसार गृहस्य और ब्रह्मचारोके लिये गायत्री-मन्त्रके जामें आदिप्रणवा गायत्रो हो मानते हैं। किन्तु श्रीवोरिमित्रोदयने अपने आह्तिकप्रकाशमें आद्यन्तप्रणवा गायत्रीक जपका हो उल्लेख किया है। हरिहर आदि भाष्यकारोंने गायत्री-मन्त्रके अन्तमें भी प्रणव लगानेका विचान बतलाया है। अतः योगो याज्ञवल्क्य आदि ऋषि-महिषयोंके वचनानुसार जाकालमें सभीको आद्यन्तप्रणवा गायत्रोका हो उपयोग करना चाहिये। अन्यत्र गृहस्य और ब्रह्मचारीको 'आदिप्रणवा' का उपयोग करना चःहिये।

गीताप्रेस, गोरखपुरसे प्रकाशित और स्वर्गीय महामहोपाध्याय पिण्डत श्रीविद्याधरजी गौड वेदावार्य द्वारा सम्पादित 'नित्यकर्म- प्रयोग' को भूमिका में भी लिखा है कि 'गृहस्य और ब्रह्मवारीको -गायत्री-मन्त्रके जपमें आद्यन्त प्रणवका प्रयोग करना चाहिये।

## जपके भेद और उनके उच्चारणकी विधि

त्रिविधो जपयक्षः स्यात्तस्य भेदं निर्वोधत । याचिकश्च उपांशुश्च मानसिस्त्रविधः स्मृतः ॥ त्रयाणां जपयक्षानां श्रेयान् स्यादुत्तरोत्तरः ।

(नरसिंहपुराण)

'जप-यज्ञ तीन प्रकारका होता है—उपांशु और मानस। इन स्तीनों जप-यज्ञोंमें उत्तरोत्तर जप श्रेष्ठ कहा गया है।' यदुच्चनीचस्वरितैः शब्दैः स्पष्टपदाक्षरैः। मन्त्रमुच्चारयेद् वाचा वाचिकोऽयं जपः स्मृतः॥ (विश्वामित्रकल्प)

'उदात्त, अनुदात्त, स्वरित, पद, अक्षर और शब्दके स्पष्ट होनेका ध्यान रखते हुए वाणीसे मन्त्रका स्पष्ट उच्चारण 'वाचिक' जप कहा जाता है।'

> शनैष्ठच्यारयेन्मन्त्रमीषदोष्ठौ च चालयेत्। अपरैर्ने श्रुतः किञ्चित् स उपांग्रुर्जपः स्मृतः॥ (विश्वामित्रकल्प)

'दूसरोंको शब्द सुनायी न दे, इस प्रकार थोड़ा-थोड़ा ओठ हिलाकर मन्द स्वरसे मन्त्रका उच्चारण करना 'उपांशु' जफ कहलाता है।'

> धिया यदश्चरश्चेण्या वर्णाद् वर्णं पदात् पदम् । शब्दार्थिचन्तनं भूप कथ्यते मानसो जपः ॥ (विश्वामित्रकल्प)

'मन-बुद्धिके द्वारा मन्त्रके वर्ण, शब्द और अर्थका चिन्तन करना. 'मानस' जप कहलाता है।'

> उत्तमः मानसं जप्यमुपांशुं मध्यमं विदुः। अधमं वाचिकं प्राहुः सर्वमन्त्रेषु वे द्विजाः॥ (विश्वामित्रकल्प)

'हे द्विज! मानसजप समस्त मन्त्रोंमें उत्तम, उपांशुजप मध्यमः और वाचिकजप अधम कहा गया है।'

महर्षि हारीतने भी तीन प्रकारके जप और उनके भेद तथा उनकी कमा श्रेष्ठताका इस प्रकार उल्लेख किया है—

त्रिविधो जपयशः स्यात्तस्य तस्यं निवोधत । वाचिकश्चाण्यु उपांशुश्च मानसश्च त्रिया कृतिः ॥ त्रयाणामिष यश्चानां श्रेष्ठः स्यादुत्तरोत्तरः यदुच्चनीचोच्चिरितैः शब्दैः स्पष्टपदाक्षरैः ॥ मन्त्रमुच्चारयन् वाचा जपयश्चस्तु वाचिकः । शनैरुच्चारयन् मन्त्र किञ्चिदोष्ठौ प्रचालयेत् ॥ किञ्चच्छुत्वणयोग्यः स्यात् स उपांशुर्जपः स्मृतः। धिया पदाक्षरश्रेण्या अवर्णमपदाक्षरम्॥ शब्दार्थिवन्तनाभ्यां तु तदुक्तं मानसं स्मृतम्॥

( हारीतस्मृति ४।४०-४४ )

'वाचिक उपांशु और मानसके भेदसे जपयज्ञ त्रिविध है उसके तत्त्वको आप लोग समझें । स्पष्टाक्षरोंसे युक्त शब्दोंके उदाल-अनुदात्तादि उच्चारणोंसे उपयुंक्त तीनों जपयज्ञोंमें उत्तरोत्तर श्रेष्ठ माना गया है । जिसमें वाणीके द्वारा मन्त्रोंका उच्चारण किया जाय उसे वाचिक तथा कुछ-कुछ ओष्ठोंके सञ्चालनपूर्वक घीरे से मन्त्रका उच्चारण करता हुआ यदि वह मन्त्र बुछ सुनने योग्य हो तो उसे उपांशु और बुद्धिस्थ पद निबद्ध अक्षरोंकी परम्परासे वर्ण-पद एवं अक्षरोंका जिसमें स्पष्ट उच्चारण न हो केवल शब्द और अर्थका चिन्तन हो तो उसे मानस-यज्ञ कहा जाता है।'

भगवान् मनुने भी तीन प्रकारके जप और उनकी उत्तरोत्तर श्रेष्ठताका इस प्रकार वर्णन किया है—

> विधियझाञ्जपयज्ञो विशिष्टो दशभिर्गुणैः। उपांगुः स्थाञ्छतगुणः साहस्रो मानसः स्मृतः॥

( मनुस्मृति २।५४ )

'विधियज्ञ (अमावास्या, पूर्णिमा आदिपर किये जानेवाले दर्श-पूर्णमासादि यज्ञ ) से जपयज्ञ दस गुना अधिक श्रेष्ठ है। जपयज्ञसे उपांशुजप (जिसको दूसरा कोई न सुन सके ) सो गुना अधिक श्रेष्ठः है। उपांशुजपसे हजार गुना अधिक मानसजप श्रेष्ठ है।'

मनः संहत्य विषयान्मन्त्रार्थगतमानसः।
न द्वृतं न विलम्यं च जपेन्मौक्तिकपङ्कियत्॥
उच्चरेदर्थमुद्दिश्य मानसः स जपः स्मृतः।
जिह्वोष्ठौ चालयेत् किञ्चिद्देवतागतमानसः॥
किञ्चच्छ्रवणयोग्यः स्यादुपांशुः स जपः स्मृतः।
मन्त्रमुच्चारयेद् वाचा वाचिकः स जपः स्मृतः॥
जिह्वाजपः शतगुणः साहस्रो मानसः स्मृतः।
विज्ञहाजपः स विज्ञेयः केवलं जिह्वया वुधः॥(तन्त्रसारः

२. जिह्वाजप केवल जिह्वासे ही किया जाता है।

१. विधियज्ञाज्जपयज्ञो विशिष्टो दशभिर्गुणैः । उपांशुः स्थाच्छतगुणः साहस्रो मानसः स्मृतः ।। (बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति १०।१४)

'मनको विषयोंसे खींचकर, मन्त्राथंमें मनको टिकाकर न जल्दी न देरी मोतीकी पंक्तिके समान जप करे। अर्थको व्यानमें रखता हुआ मन ही मन मन्त्रोच्चारण यदि हो तो उसे मानसजप कहा गया है। मनसे देवताका व्यान करता हुआ जिह्वा और ओष्डमात्र चले और कुछ सुनाई दे तो उसे उपांशुजप कहते हैं। वाणीसे यदि मन्त्रोच्चारण किया जाय तो उसे वाचिक जप कहते हैं। जिह्वासे किया हुआ जप-का फल सौगुना तथा मनसे किया हुआ जपका फल हजार गुना होता है। जिह्वासे ही मन्त्रोच्चारण हो तो पण्डितलोग उसे जिह्वाजप कहते हैं।

शास्त्रकारोंने जिन जपोंका उल्लेख किया है, उन सभी जपोंको, विशेषतः गायत्री-जपको ऊँचे स्वरसे नहीं करना चाहिये।

> उपांगुः स्याच्छतगुणः साहस्रो मानसः स्मृतः । नोच्चैर्जाप्यं वुधः कुर्यात् साविज्यास्तु विशेषतः ॥

> > (शङ्खस्मृति १२।१५)

'उपांशुजपका सौ गुना फल है और मानसजपका हजार गुना फल है, विद्वान पुरुष किसी भी जपको ऊँचे स्वरसे न करे। विशेषरूपसे गायत्रीका जप ऊँचे स्वरसे नहीं करना चाहिये।'

# मानसिक जपमें कोई नियम नहीं है

अशुचिर्वा शुचिर्वापि गच्छंस्तिष्ठन् स्वपन्नपि।
मन्त्रैकशरणो विद्वान् मनसैवं समभ्यसेत्॥
न दोषो मानसे जापे सर्वदेशेऽपि सर्वदा।
जपनिष्ठो द्विजश्रेष्ठोऽखिलं यह्नफलं लभेत्॥

'जो विद्वान् निरन्तर मन्त्रोंके जप करनेका व्रत ग्रहण कर चुके हैं, उनके लिये सोते-जागते, चलते-फिरते, पिवत्र और अपिवत्र किसी भी अवस्थामें, किसी देश अथवा समयमें मानसिक जप करनेमें कोई दोष नहीं है, वे अपने मानसिक जपका अभ्यास चालू रख सकते हैं। इस प्रकार निरन्तर जपपरायण श्रेष्ठ द्विज समस्त यज्ञोंके फलके भाजन होते हैं।'

# सप्तव्याहृतिसे सम्पुटित लक्ष गायत्री-मन्त्रके जपसे सर्वविध फलोंकी प्राप्ति

प्रथमं स्थ्यायत्रीं सतन्याहतिसम्पुटाम् । ततः सर्वेर्वेदमन्त्रैः सर्वसिद्धिञ्च बिन्दति ॥ ( शोनकीय ऋग्विधान )

'सर्वप्रथम सप्त व्याहृतियोंसे सम्पुटित गायत्री-मन्त्रका एक लक्ष जप करनेसे समस्त वेदमन्त्रोंसे उपलब्ध फल और समस्त प्रकारकी सिद्धि प्राप्त होती है।'

--->>>>>>

# सन्त्रसिद्धिके बिना जप, होस आदि निष्फल हैं मन्त्रसिद्धि विना कर्तुर्जपहोमादिकाः कियाः।

काम्यं वा यदि वा मोक्षः सर्वे तन्निष्फर्छं भवेत्।। ( देवीभागवत ११।२१।४५ )

'बिना मन्त्रसिद्धिके जपकत्तीके जप और होम आदि सभी कियाएँ—चाहे वे सकाम हों अथवा निष्काम—सफल नहीं होतीं।'

गायत्री-मन्त्रको सिद्ध करना अनावइयक है

जिस प्रकार वेदातिरिक्त मन्त्रोंको सिद्ध करनेकी आवश्यकता होती है, उस प्रकार गायत्री-मन्त्रको सिद्ध करनेकी आवश्यकता नहीं है। क्योंकि गायत्री-मन्त्र स्वतः सिद्ध है।

----

चारों आश्रमोंके लिये गायत्री-जपका विधान

गृहस्थो ब्रह्मचारी च रातमष्टोत्तरं जपेत्। वानप्रस्थे यतिश्चैव जपेद्षसहस्रकम्॥

( वाधूलस्मृति १५४। )

'गृहस्थ और ब्रह्मचारी १०८ बार गायत्री-मन्त्रका जप करें। वानप्रस्थ तथा यति १००८ बार गायत्रीका जप करें।'

अन्यत्र लिखा भी है—

ब्रह्मचारी गृहस्थश्च शतमणोत्तरं जपेत्। वानप्रस्थश्च संन्यस्तो द्विसहस्राधिकं जपेत्।।

'ब्रह्मचारी और गृहस्थ कमसे कम १० म बार जप करे तथा वान-प्रस्थ एवं संन्यासीको प्रतिदिन दो हजारसे भी अधिक गायत्रीका जक करना चाहिये।'

नित्यं जपेत्तु सावित्रीं सान्ध्यकर्मस्वतिन्द्रतः॥
पृथक्त्वेन सहस्रं वै न चेतिष्टोत्तरं शतम्।
अष्टाविशतिसंख्याकं दशन्यूनं कदाचन॥
न कुर्यादेव सहसा कुर्याच्चेद् ब्रह्म नश्यति।
विशेषेणात्र भूयश्च ब्रह्मचारि-गृहस्थयोः॥
यतिरत्र प्रकथितः कुटीचक-बहूदकौ।
हंसस्य परमहंसस्य न गायत्रीजपः स्मृतः॥
तयोर्जपः प्रकथितः प्रणवस्यैव केवलम्।

(लौगाक्षिसमृति)

'सन्ध्याकर्ममें सावधान होकर सावित्रीका जप करना चाहिये, सन्ध्याकमंसे अतिरिक्त एक हजार की संख्यामें गायत्रीका जप करें अथवा एक सौ आठ वार जप करें। सन्ध्याकर्ममें सहसा कोई आवश्यक कार्य आ पड़े तो अट्ठाइस बार या कमसे कम दस बार गायत्रीका जप अवश्य करे यह नियम केवल आवश्यक कार्य आ जानेपर ही हैं अतः एकाएक ऐसा नहीं करना चाहिये यदि करता है तो उसका ब्रह्मत्व नष्ट हो जाता है। यह नियम विशेष करके ब्रह्मचारी और गृहस्थों- के लिये है किन्तु यति कुटीचक और बहूदक व्रतियोंके लिये निरन्तर पूणं जपका ही विधान है। हंस और परमहंस कोटिके व्रतियोंके लिये गायत्री-जपका कोई विधान नहीं है। इन दोनोंके लिये मात्र ॐकार ही पर्याप्त है।'

#### प्रतिदिन गायत्री-जपकी संख्याका विधान

विधिनाऽष्टोत्तरशतमष्टाविंशतिरेव वा। दशवारमशको वा नातो न्यूनं कदावन॥

(देवीभागवत ११।१७।१६)

'विधिपूर्वक एक सौ आठ, अट्ठाईस अथवा अशक्त हो तो दस बार गायत्रीका जप करना चाहिये। इससे कम किसी भी स्थितिमें नहीं जपना चाहिये।'

> अप्टोत्तरं सहस्रं वा रातं वा दशधापि वा। जपानां नियमो भद्रे सर्वत्राह्विककर्मणि॥

> > (आह्निककर्म)

'शिवजी कहते हैं —हे भद्रे! समस्त नित्यकर्ममें सहस्र अथवा अष्टोत्तरशत अथवा दस बार जप करनेका नियम है।'

अष्टोत्तरसहस्रं वा अधेत्तरशतं तु वा। अष्टाविंशतमेवाऽथ गायत्रीदशकं जपेत्॥

(गायत्रीकल्प ७।१५)

'गायत्रीका १००८ बार अथवा १०८ बार अथवा २८ बार अथवा १० बार जप करना चाहिये।'

> अष्टोत्तरशतं नित्यमष्टाविंशतिरेव वा। विधिना दशकं वापि त्रिकालं प्रजपेद् वुधः॥

(व्यासः)

'विद्वान् द्विज प्रतिदिन तीनों कालोंमें विधिपूर्वक १०८ बार अथवा २८ बार अथवा १० बार गायत्रीका जप अवश्य करे।'

एक दूसरे आचार्यका मत है-

सायं प्रातश्च मध्याह्ने सावित्रीं वाग्यतो जपेत् । सहस्रपरमां देवीं शतमध्यां दशावराम् ॥

'द्विज वाणीका संयमकर प्रातःकाल, मध्याह्नकाल और सायङ्कालमें गायत्रीका जप करे। प्रतिदिन एक हजार गायत्री-जप करना उत्तम है, १०० बार गायत्री-जप करना मध्यम है और १० बार गायत्री-जप करना अधम कहा गया है।

उदितेषु नक्षत्रेषु त्रीन् प्राणायामान् कृत्वा सावित्रीं सहस्रकृत्व आवर्त्तयेच्छतकृत्यो वा दशावराम्।' (सामवेदीय गह्यसूत्र ) 'नक्षत्रोंके उदित हो जानेपर तीन बार प्राणायामकर गायत्री-मन्त्रका हजार बार अथवा सौ बार जप करना श्रेष्ठ कहा गया है। केवल दस बार जप करनेको प्रशस्त नहीं कहा है।'

'अष्टक्रत्व पकादशकृत्वो द्वादशकृत्वः पञ्चदशकृत्वः शतकृत्वः सहस्रकृत्व इति ।' ( अथर्ववेदपरिशिष्ट सन्ध्यासूत्र २।७ )

'गायत्रोका जप कमसे कम प्रतिदिन आठ बार, ग्यारह बार, बारह बार, पन्द्रह बार, सौ बार और एक हजार बार करना चाहिये।'

स्रो 'पूर्वा गायत्रोमएकत्व एकादशकत्वो द्वादशकत्वः पञ्चदश-कत्वः शतकत्वः सहस्रकत्वश्चेति ।' (गाभिलोय सन्व्यापरिशिष्ट )

'ॐ है पूर्वमें जिसके ऐसी गायत्रीका आठ बार, ग्यारह बार, बारह बार, पन्द्रह बार, सौ बार अथवा एक हजार बार जप करना चाहिये।'

> सन्याहति जपं कुर्यादशेत्तरशतं तु वा। दशाप्टाविशति चेब करमालाक्षमालया॥

> > (अथवंवेदाय कौशिकगृह्यकारिका)

'व्याहृतिपूर्वक गायत्रीका जप एक सौ आठ, दस या अट्ठाइस बार करमाला अथवा अक्षमालासे करना चाहिये।'

> सद्दस्रकृत्वः सावित्री जपेद्रत्यस्रमानसः। शतकृत्वोऽपि वा सम्यक् प्राणायामपरो यदि॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति )

'सावधान मनसे एक हजार बार गायत्रोका जप करें अथवा प्राणायामके साथ सौ बार गायत्रीका जप करे।'

अत्रि, यम, शौनक और वृद्ध आपस्तम्बने गायत्री-जपकी संख्याके बारेमें इस प्रकार लिखा है—

सहस्रपरमां देवीं शतमध्यां दशावराम्। गायत्रीं तु जपेत्रित्यं सर्वपापप्रणाशिनीम्॥

'समस्त पापोंके विनाश करनेवाली गायत्रीका जप यदि एक इजारकी संख्यामें करे तो वह श्रेष्ठ है, सौ की संख्यामें करे तो पृष्यम कोटिका है और दसको संख्यामें करे तो वह अवर कोटिका है।'

भगवान् मनुने गायत्री-जपके सम्बन्धमें यों लिखा है-

सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य विद्येतात्रिकं द्विजः। महतोऽप्येनसां मासार्चचेवाहिविमुच्यते॥

( मनुसमृति २।७६)

'ब्राह्मण तीन व्याहृतिसहित गायत्रीका एकान्तस्थानमें हजार बार जपकर एक महीनेमें बहुत बड़े पापसे भी उसी प्रकार छूट जाता है जिस प्रकार साँप काँचलीसे छूट जाता है।'

प्रतिदिन गायत्री-जप करनेके लिये अनेक संख्या कही गयी है, जिनमें १००८ जपकी संख्याको सर्वश्रेष्ठ कहा गया है।

----

## काम्यकर्ममें जपसंख्याका विधान

प्रारम्भदिनमारभ्य समाप्तिदिवसावि । न न्यूनं नातिरिक्तं च जपं कुर्यादिने दिने ॥

(वैशम्पायनसंहिता)

'जनके आरम्भकालसे जपके समान्तिके दिन तक प्रतिदिन जप न कम और न अधिक करना चाहिये। अर्थात् जप प्रारम्भसे समान्ति तक समान संख्यामें करना चाहिये।'

> न न्यूनं नातिरिक्तं च जपं कुर्याद्दिने दिने। नैरन्तर्येण कुर्यन्ति पुरश्चर्या मुनीश्वराः॥

> > (देवीभागवत ११।२१।३४)

'आरम्भ दिनसे लेकर समाप्तिके समयतक समानरूपसे प्रतिदिन जप करना चाहिये। प्रधान मुनिगण निरन्तर पुरश्चरण किया करते हैं।'



# युगके अनुसार जपसंख्या

तत्र सर्वत्रमन्त्राणां संख्यावृद्धिर्युगक्रमात्। कल्पोक्तेनेच कृते संख्या त्रेतायां द्विगुणा भवेत्।। द्वापरे त्रिगुणा प्रोक्ता कलौ संख्या चतुर्युणा॥

(वैशम्पायनसंहिता)

१. प्रारम्भदिनमारभ्य समाप्तदिवसाविध । न न्यूनं नातिरिक्तं च जपं कुर्याद्दिने दिने ।।
क्षिण्यामित्र गायत्रीकल्प )

'युगोंके कमसे मंत्रोंकी संख्यावृद्धि यत्र-तत्र सर्वत्र कही गयी है, कृतयुगमें कल्पमें कहे हुएके अनुसार संख्या होती है, त्रेतामें मंत्रकी संख्या द्विगुणित हो जाती है। द्वापरमें त्रिगुणित और कलियुगमें चतुर्गुणित हो जाती है।'

#### आपत्तिकालमें गायत्री-जपका विधान

-0050500-

आपत्तिकालमें गायत्रीका आठ बार जप करना चाहिये। यह स्मृत्यर्थसारमें लिखा है।

----

# कुछ तिथियोंमें तथा श्राद्ध, प्रदोष आदिमें गायत्री-जपका विशेष विधान

अष्टम्यां च चतुर्देश्यां नित्यादर्धं जपेत्सुधीः। प्रतिपत्सु तुरीयांशं पर्वण्यस्पतरं जपेत्॥ (सुमन्तुः)

'अष्टमी तथा चतुर्दशी तिथिको गायन्त्री-मन्त्रका जप १०८ का आधा अर्थात् ५४ बार जप करना चाहिये। प्रतिपद तिथिमें १०८ का चौथा भाग अर्थात् २७ बार जप करना चाहिये। किसी पर्वके होनेपर अत्यल्प जप करना चाहिये।

श्राद्धे प्रदोषे दर्शे च गायत्री दशसंख्यया। अष्टार्विशत्यनध्याये त्रयोद्दयां तु मानसम्॥ (चन्द्रिका)

'श्राद्धमें प्रदोषमें तथा अमावास्या तिथिमें गायत्री-मन्त्रका जप दस बार करना चाहिये। अनव्यायमें २८ बार तथा त्रयोदशी तिथिमें मानसिक जप करना चाहिये।'

'सर्वत्रैव प्रदोषेषु गायत्रोमष्टसंख्यया।' (नारदः)

'सर्वत्र प्रदोषकालमें गायत्रीका आठ बार जप करना चाहिये।'

### सन्ध्योपासनमें गायत्रत्री-जपकी संख्याका विधान

ब्रह्मचार्यादिताग्निश्च<sup>°</sup> शतमष्टोत्तरं जपेत् । वानप्रस्थो यतिश्चैव सहस्राद्धिकं जपेत् ॥ (योगियाज्ञवल्क्यः)

'ब्रह्मचारी और अग्निहोत्री गृहस्थको १०८ गायत्रीका जप करना चाहिये, वानप्रस्थ और यतिको एक हजार गायत्रीका जप करना चाहिये।'

#### सन्ध्योपासनमें गायत्री-जपका समय

पूर्वा सन्ध्यां सनक्षत्रामुपासीत यथाविधि । गायत्रीमभ्यसेत्तावद् यावदादित्यदर्शनात् ॥ उपास्य पश्चिमां सन्ध्यां सादित्याञ्च यथाविधि । गायत्रीमभ्यसेत्तावद् यावत्तारां न पश्यति ॥

( हारीतस्मृति ४।१८, १६)

'विधिविधानपूर्वक तारागणोंके रहते ही प्रातःकालीन संध्या करें और सूर्योदयपर्यन्त गायत्री-मन्त्रका जप करें। विधिविधानपूर्वक सायं-कालीन संध्या सूर्यके रहते ही करना चाहिये और तारकोदयपंन्त गायत्री-मन्त्रका जप करे।'

> पूर्वो सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्सावित्रीमार्कदर्शनात् । पश्चिमां तु समासीनः सम्यगृक्षविभावनात् ॥

( मनुस्मृति २।१०१ )

'प्रातःकालकी सन्ध्यामें सूर्यके उदय (सूर्यके दर्शन) तक और सायङ्कालकी सन्ध्यामें भलीभाँति तारे निकलनेतक (नक्षत्र-दर्शनतक) सावित्रीका जप बैठकर करना चाहिये।'

> पूर्वी सम्ध्यां जपंस्तिष्ठेत् सावित्रीमार्कदर्शनात् । पश्चिमां तु समासीनः सम्यग्त्रद्दविभावनात् ॥

(कात्यायनः)

१. 'अत्राऽऽहिताग्निशब्देन परिशेषाद् गृहस्य उच्यते' इति पारिजाते ।'

'प्रातःकालीन सन्ध्यामें सूर्योदयपर्यन्त तथा सायंकालीन सन्ध्यामें तारकोदयपर्यन्त बैठकर गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये।'

> पूर्वसन्ध्यां जपंस्तिष्टन् सावित्रीमर्कदर्शनात् । पश्चिमां तु समासीनः सम्यङ्नक्षत्रदर्शनात् ॥ ( शौनकः )

'प्रात:कालीन सन्ध्यामें सूर्योदयपर्यन्त खड़े हो कर गायत्री-मन्त्रकाः जप करना चाहिये तथा सायंकालीन सन्ध्यामें नक्षत्रोदयपर्यन्त बैठकर गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये।'

> तिष्ठत्पूर्वं जपं कुर्यात् सावित्रीमार्कद्र्यानात्। आसीनः पश्चिमां सन्ध्यां सम्यगृशविभावनात्।। (संवर्तस्मृति ७)

'प्रात:कालीन सन्ध्यामें सूर्योदयपर्यन्त खड़े होकर गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये और सायंकालीन सन्ध्यामें नक्षत्रोदयपर्यन्त बैठकर गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये।'

> जपन्नासीत सावित्रीं प्रत्यगातारकोदयात्। सम्घ्यां प्राक् प्रातरेवं हि तिष्ठेदासूर्यदर्शनात्॥ ( मनुः )

'सायङ्कालीन सन्ध्यामें तारकोदयपर्यन्त तथा प्रातःकालीन सन्ध्यान्स में सूर्योदयपर्यन्त गायत्री-मन्त्रका जप करना चाहिये।'

> तिष्ठेदुदयनात्पूर्वी मध्यमामपि शक्तितः। आसीतोह्रद्गमाच्चान्त्यां सन्ध्यां पूर्वत्रिकं जपन्।। ( छान्दोग्यपरिशिष्टेकात्यायनः )

'सूर्योदयसे पूर्व तीन प्राणायामपूर्वक प्रातःकालीन सन्ध्या तथा यथाशक्ति मध्याह्मकालीन सन्ध्या करनी चाहिये, सायंकालीन सन्ध्या करके नक्षत्रोदयपर्यन्त गायत्रीका जप करना चाहिये।'

'उदितेषु नशत्रेषु त्रोन् प्राणायामान् धार्ययत्वा सावित्रीं सहस्र-फ्रत्व आवर्त्तयेच्छतकृत्वो वा दशावराम् । ( सामवेदीये गृह्यसूत्र )

'नक्षत्रोंके उदित हो जानेपर तीन बार प्राणायामकर गायत्री-मन्त्रका हजार बार अथवा सौ बार जप करना श्रेष्ठ माना गया है। केवल दस बार जप करनेको प्रशस्त नहीं माना गया है।' 'उद्यन्ममस्तंयन्तमादित्यमभिध्यायन् कुर्वन् ब्राह्मणो विद्वान् सकलं भद्रमञ्जूते।' (तैत्तिरीयारण्यक २१२)

'उगते हुए और अस्त होते हुए सूर्यका घ्यान करता हुआ विद्वान् ब्राह्मण समस्त कल्याणकार्यीका पात्र होता है।'

**--00}9**500-

# सन्ध्योपासनमें गायत्री-जपसे पापोंकी निवृत्ति

पूर्वी सन्ध्यां जर्पस्तिष्टेन्नैशमेनो व्यपोहति। पश्चिमां तु समासीनो मलं हन्ति दिवाकृतम्॥

( मनुस्मृति २।१०२ )

'प्रातःकाल सन्ध्योपासन करते समय खड़े होकर गायत्रीके जप करनेसे मनुष्यका रात्रिका किया हुआ पाप नष्ट हो जाता है और सायङ्काल सन्ध्योपासन करते समय गायत्रीका जप करनेसे दिनका पाप नष्ट हो जाता है।'

अतः प्रत्येक द्विजको प्रतिदिन दो बार गायत्रीका जप अवश्य करना चाहिये। याज्ञवल्क्य आदि स्मृतियोंमें प्रतिदिन तीन बार गायत्री-जप करनेके लिये लिखा है।

# जपकी संख्याका परिज्ञान आवश्यक है

WEST !

अङ्गुलिभिस्तु रेखाभिः अथवा जपमालया। जपस्य संख्या विश्वेया जपकृद्भिर्द्विजोत्तमैः॥ वृथा भवेरकृतो विष्ठैः संख्याद्यानं विना जपः। तस्मारसंख्यापरिज्ञानं अवद्यं जपकर्मण॥

(भारद्वाजस्मृति ६।१०१-१०२)

'अंगुलियोंकी रेखाओंसे अथवा जपमालासे जप करनेवाले दिजोत्तमोंको जपकी संख्या जाननी चाहिये, यदि विप्रों द्वारा संख्या ज्ञानके बिना जप किया जाता है तो व्यर्थ होता है अतः जप कर्ममें संख्याका ज्ञान अत्यावश्यक है।'

## गणनारहित जप निष्फल है

'असंख्यातं च यज्जप्तं तत्सर्च निष्फलं भवेत्।'

(लघुहारीत)

बिना संख्याके किया हुआ जो जप है वह सब निष्फल होता है। 'असंख्यमासुरं यस्मात्तस्माद् गणयेद् ध्रुवम्।'

( वृ. प. सं. )

'मन्त्र जपकी संख्या (गिनती) अवश्य रखनी चाहिये, वयोंकि बिना संख्या का जप 'असुर जप' कहलाता है।'

# जप-गणनार्थ विहित वस्तु

~170CO-1---

लाक्षा किसीदं सिन्दूरं गोमयं च करीषकम्। पभिक्तिमीय गुटिकां जपसंख्या तु कारयेत्॥

(याम ले)

'लाख, लालचन्दन, सिन्दूर, गोबर और सूखा गोबर—इनकी गुटिका बनाकर जप की गणना करे।'

# जप-गणनार्थ निषिद्ध वस्तु

नाक्षतेः हस्तपर्वेर्वा न धान्येर्न च पुष्पकैः। न चन्दनैर्मृत्तिकया जपसंख्यां तु कारयेत्॥

(यामल

'अक्षतसे, हाथोंकी अँगुलियोंके पर्वसे, घान्यसे, पुष्पसे, चन्दनसे और मृत्तिकासे जपकी गणना न करे।

१. कुसीदम् --- रक्तचन्दनम्।

२. करीषकम् — शुष्कगोमयम् ।

#### जपादिमें माला जपनेकी विधि

शास्त्रीय विधि से मालापर जप करनेसे जपकर्ताको यथार्थ फल प्राप्त होता है। अतः जपकर्ताको सविधि जप करना चाहिये।

मालाके प्रत्येक मणिके बीचमें ग्रन्थि होनी चाहिये। सुमेरूको छोड़कर १०८ मणियोंकी माला श्रेष्ठ कही गयी है।

> अङ्गुल्यम्ने च यज्जतं यज्जतं मेरुलङ्घनात्। सर्वसिन्धिषु यज्जतं तत्सर्वं निष्फलं भवेत्।। संस्थाप्य हृद्ये हस्तं तिर्यक् कृत्वा कराङ्गुलीः। आच्छाच हस्तं वस्त्रेण दक्षिणेन सदा जपेत्॥

(मालातन्त्र)

'अँगुलियोंके अग्रभागमें मालाको रखकर किया गया जर् तथा सुमेरुलंघनपूर्वक किया गया जप और अँगुलियोंकी रेखाओंमें किया गया जप ये सभी निष्फल माने गये हैं।'

'अपने हाथको हृदयपर रखकर और अँगुलियोंको तिरछी करके एवं हाथको वस्त्रसे ढककर दाहिने हाथसे सर्वदा जप करना चाहिये।'

मालाको अनामिका पर रखकर अँगूठेसे स्पर्श करते हुए मध्यमासे फरना चाहिये। सुमेरुका उल्लंघन नहीं करना चाहिये। दुबारा फरते समय सुमेरुके पाससे माला घुमाकर जप करना चाहिये।

दाहिने हाथकी अँगुलियोंको मिलाकर हथेलीको ओर कुछ टेढ़ी करनी चाहिये। अँगुलियोंके अलग-अलग रहनेसे जपका पूर्ण फल नहीं मिलता है।

> करं सर्पफणाकारं कृत्वा तद्रन्ध्रमुद्रितम्। आनम्रमूर्ध्वमचलं प्रजपेत् प्राङ्मुखो द्विजः॥ अनामिका मध्यदेशाद्धोऽवाम क्रमेण च। तर्जनी मूलपर्यन्तं जपस्यैवं क्रमः करे॥

> > ( देवीभागवत ६।२६।१७-१६ )

'द्विज पूर्वाभिमुख बैठकर अपने (देवीभागवतका अयं देखों) हाथको सर्पके फनके समान कर ले। वह हाथ ऊर्ध्व मुख और ऊपरकी ओरसे कुछ मुद्रित हो, उसे थोड़ा बहुत भुकाये और स्थिर रक्खे। अनामिकाके बिचले पर्वसे आरम्भ करके नीचे और बायें होते हुए तर्जनीके मूल भागतक अँगूठेसे स्पर्शपूर्वक जप करे। करमालाका यही कम है।'

करं सर्पकणाकारं कृत्वा तं त्र्ध्वंमुद्धितम् आनम्रमूर्ध्वमचलं प्रजपेत् प्राङ्मुखो द्विजः। अनामिका मध्यदेशाद्धो वामक्रमेण च तर्जनीमूलपर्यन्तं जपस्यैष क्रमः करे॥ (ब्रह्मवैवर्तपुराण, प्रकृतिखण्ड ३१।१७-१६)

'हाथको भर्पके फणके समान करके तथा ऊपरके भागको बन्दकरके और ऊपरका भाग निश्चलतापूर्वक झुकाकर पूर्वाभिमुख हो द्विजको जप करना चाहिये। अनामिका अँगुलीके नीचे बाँयें क्रमसे तर्जनी अँगुलीके मूलपर्यन्त हाथमें जप करनेका विधान है।'

#### करमाला

"अनामामध्यमारभ्य किनष्ठादित एव च।
तर्जनीमूलपर्यन्तं दशपर्वसु सञ्जपेत्॥"
"अनामामूलमारभ्य किनष्ठादित एव च।
तर्जनीमध्यपर्यन्तमष्टपर्वसु सञ्जपेत्॥"
"अनामिकात्रयं पर्व किनष्ठा च त्रिपर्विका।
मध्यमायाद्य त्रितयं तर्जनीमूलपर्विण।
तर्जन्यन्ने तथा मध्ये यो जपेत्स तु पापकृत्॥"
"अनामामूलमारभ्य प्रादक्षिण्यक्रमेण च।
मध्यमा मूलपर्यन्ते जपेदष्णु पर्वसु॥"
"पर्वद्वयमनामायाः परिवर्तेन च व क्रमात्।
पर्वत्रयं मध्यमास्तर्जन्येकं समाहरेत्॥
पर्वद्रयं तु तर्जन्या मेहं तद्विद्धि पार्वित।
शिक्तमाला समाख्याता सर्वमन्त्रप्रदीपिका॥"
"अनामामूलमारभ्य प्रदक्षिण क्रमेण च।
मध्यमा मूलपर्यन्तं करमाला प्रकीर्तिता॥"

'अनामिका अँगुलीके मध्य पर्वसे आरम्भकर कनिष्ठा अंगुलीके आदि पर्व और तर्जनी अंगुलीके मूल पर्यन्त दशपर्वों में जप करना चाहिये। अनामिका अंगुलीके मूलसे आरम्भकर कनिष्ठा अंगुली के आदि पर्व और तर्जनी अंगुलीके मध्यम पर्वतक आठ पर्वों जप करे (यह १०८ संख्याका विधान है)।

अनामिका कनिष्ठा और मध्यमाके तीनों पर्वोंमें और ते के म्लपर्व, अग्रिमपर्व तथा मध्यपर्वमें जो जप किया जाता है वह भार-कारक या निकृष्ट माना गया है।

प्रदक्षिण कमसे अनामिका अंगुलीके मूलसे आरम्भ कर मध्यमाके मलपर्यन्त आठ पर्वांमें जप करे।

परिवर्तन क्रमसे अनामिकाके दो पर्वांसे आरम्भकर मध्यमाके तीनों पर्व और तर्जनीके एक पर्वको लेना चाहिये। हे पार्वतीजी तर्जनीके दोनों पर्वोंको मेरु समभो। इसे हो शक्तिमाला कही गयी है जो सभी मन्त्रोंकी प्रकाशिका है। अनामिका अंगुलीके मूलसे प्रदक्षिण कम से आरम्भ करके मध्यमाके मूलपर्यन्त ही करमाला कहलाती है।

> पर्वभिस्त जपेहेवीं माला काम्यजपे समृता। गायत्र्या वेदमूल्याद्विदः पर्वसु आरभ्यानामिकामध्यं पर्वदेवी मनुक्रमात्। तर्जनीमूलपर्यन्तं जपेदेशसु पर्वसु॥ मध्यमाङ्गिलिमूले तु यत्पर्वद्वितयं भवेत्। तं वै मेरुं विजानीया ज्जपेशं नामि लङ्घयेत्।।

'अंगूलीके पोरोंसे गायत्री मन्त्रका जप करना चाहिये क्योंकि काम्यजपमें करमाला ही श्रेष्ठ कही गयी है। गायत्रीका वेदमुलक होनेसे पर्वोंमें ही वेदका ज्ञान होता है। अनामिका अंगुलीके बीचवाले पर्वसे क्रमशः आरम्भ करके तर्जनी अंगुली के मूलपर्यन्त दशपर्वीसे गायत्री देवीका जप करे। मध्यमा अंगुलीके मूलमें जो दो पर्व है उसे ही मेरु समभाना चाहिये इसलिये ऐसा जप करे जिससे उसका उल्लंघन न हो।'

> द्राभिश्च रातं प्रोक्तमनुलोमविलोमतः। आद्यन्तं परित्यज्य अष्टपर्वसु संअपेत्॥

'अनामिकाके द्वितीय पर्वसे तर्जनीके अन्तिम पर्वतक अनुलोम-विलोम अर्थात् सीघा और उल्टा दशवार जपनेसे सौकी संख्या पूर्ण होती है, १०८ संख्या पूर्ण करनेके लिए अनामिका तथा तर्जनीके और अन्त पर्वको छोडकर शेष आठ पर्वामें करना चाहिये।

> तर्जन्या न स्पृशेन्मालां नखेश्च न कदाचन । मध्यमायां समासज्य हाङ्गष्टेन विवर्तयेत्॥

. 'तर्जनी अंगुली और नखसे मालाका स्पर्श नहीं करना चाहिये। अनामिका और मध्यमासे आसक्त कर अंगुष्ठसे माला घुमाना चाहिये।

# जपके समय हाथसे माला गिर

प्रमादात्पतिता हस्ताच्छतमष्टोत्तरं जपेत्। जपेन्निषिद्धसंस्पर्शे क्षालयित्वा यथोदितम्॥

( वैशम्पायनसंहिता )

'प्रमादवश यदि माला हाथसे छूटकर गिर जाय तो १०८ बार जप करे तथा निषिद्ध अङ्गको स्पर्श कर लेने पर हाथको घोकर जप करे।'

,

#### जपादिमें प्रशस्त माला

रुद्राक्षः श्वेतपद्माक्षमाले तु अखिले जपेत्। अतिस्थूलोऽतिस्क्ष्मश्च स्फुटितो मं गरिर्लघुः॥ भिन्नः पुरा धृतो जीणों रुद्राक्षो वरदः स्मृतः। अष्टोत्तरशतैर्माला प्रशस्ता सर्वकर्मसु॥

(शारदातिलक)

'रुद्राक्षकी माला, खेत पद्मकी माला तथा स्फटिकमणि की माला से समस्त मन्त्रोंका जप प्रशस्त माना गया है। रुद्राक्ष यदि बड़ा हो, छोटा हो, फूटा हो, वैवर्ण हो लघु हो, पृथक् हो, पहलेसे रखा हुआ हो, पुराना हो तो भी वह वरदायक माना गया है। सभी कार्यों में एक सी आठ दानोंकी माला प्रशस्त मानी गयी है।'

> स्फटिकेन्द्राक्षरद्राक्षेः पुत्रजीवसमुद्भवैः । अक्षमाला प्रकर्तव्या प्रशस्ता चोत्तरोत्तरा ॥ अभावे त्वक्षमालायाः कुशब्रन्थ्याऽथ पाणिना । यथाकथिञ्चद् गणयेत् ससंख्यं तद्भवेद् यथा ॥ ( पाराशरस्मृति ४।४१-४२ )

'स्फटिकमणि, इन्द्राक्ष (गटारन) रुद्राक्ष और पुत्र जीव (वन्धूक का फल) से निर्मित मालाको ही अक्षमाला कहते हैं और उपर्युक्त वस्तुओं से निर्मित माला उत्तरोत्तर प्रशस्त मानी गयी है। यदि अक्षमालाका अभाव हो तो कुशग्रन्थि या हस्तरेखासे संख्यापूर्वक जप येन केन प्रकारेण करना चाहिये।'

> स्फिटिकेन्द्राक्षकैर्मालातथैवाङ्गलिपर्वभिः । राङ्करूप्यमयीमाला काञ्चनीनिम्बजोत्पलैः। पद्माक्षकैश्चरदाक्षैर्विद्यमैर्मणिमौत्तिकैः ॥

(हारीत:)

'स्फटिक, इन्द्राक्ष अंगुलियोंके पोर, शंख, चाँदी, सोना, नीम, कमलगट्टा, पद्माक्ष, रुद्राक्ष, मूँगा मणि और मोतियोंसे माला बनानी चाहिये।'

> सौवर्णं राजतं ताम्रं स्फाटिकं रत्नजन्तथा। अरिष्टं पुत्रजीवं च राह्वं पद्मं तथा मणिम्॥ कुराग्रन्थि च रुद्राक्षमुत्तमं चोत्तरोत्तरम्॥

> > (स्कन्दपुराण)

'सोना, चाँदी, ताँबा, स्फिटिक, रत्न, नीम, पुत्रजीव (जियापोता), शंखपदा, मणि, कुशग्रन्थि और रुद्राक्ष की माला उत्तरोत्तर उत्तम होती हैं।

> प्रवालहेममुक्ताभिर्मणिषद्राक्षपुष्करैः । दर्भारिष्टकबीजैश्च शङ्खैर्वा जीवकैर्जपेत् ॥

> > (साम्बपुराण)

'मूँगा, सोना, मोती, मणि, रुद्राक्ष, कमलगट्टा, कुशग्रन्थि, नीम, शङ्ख अथवा पुत्रजीवसे बनी मालासे जप करे।'

तुलसीकाष्ठघटितैर्मणिभिर्जपमालिका । सर्वकर्मसुसर्वेषामीप्सितार्थ फलप्रदा ।।

(रामार्चनचन्द्रिका)

'तुलसी काष्ठ निर्मित या मणिनिर्मित माला सभी लोगोंके लिये सर्वफलप्रदायिनी कही गयी है।'

इन्द्राक्षराङ्कपद्माक्षपुत्रजीवकंमौक्तिकैः। स्फटिकैमंणिरत्नैश्च स्वर्णेश्च विद्रुमैस्तथा॥

राजितैः कुराम्लेश्च गृहस्थस्याहमालिकाः । अङ्गुलीगणनादेकं पर्वपर्यन्तमुच्यते ॥ पुत्रजीवैद्रागुणं रातसंख्यैः सहस्रकम् । प्रवालैर्मणिरत्नैश्च दरासाहस्रकं फलम् ॥ तदेव स्फिटिकैः प्रोक्तं मौक्तिकैर्लक्षमुच्यते । पद्माक्षेद्री लक्षं स्यात् सौवर्णः कोटिक्च्यते ॥ कुरामन्थ्याकोटिशातं रुद्राक्षेः स्यादनन्तकम् । सर्वैविरिचिता माला नृणां मुक्तिफलप्रद्रा॥

(सौरसंहिता)

'इन्द्राक्ष (गटारन), शङ्क, पद्माक्ष, पुत्रजीव (जियापोता) के बीजोंका फल, मोती, स्फटिकमणि, रत्न, सुवर्ण, मूँगा, चाँदी तथा कुशमूलसे निर्मित मालायें गृहस्थोंके लिये प्रशस्त मानी गयी हैं, अँगुलीके पर्वसे एक की संख्या मानी जाती है। पुत्रजीव (जियापोता) पुष्पके फलसे निर्मित मालासे जप करनेपर दश, सौ और हजारगुणा फल अधिक मिलता है, मूँगा-मणि और रत्नोंकी मालासे दश हजार गुणा फल मिलता है, सौतीकी मालासे लक्षगुणा फल अधिक मिलता है, कमलगट्टाकी मालासे दशलक्षगुणा फल तथा सुवर्णकी मालासे कोटिगुणा फल और कुशग्रन्थि निर्मित मालासे सौ कोटिगुणा फल प्राप्त होता है, रुद्राक्षकी मालासे जप करने पर अनन्तफ़लकी प्राप्ति होती हैं। उपर्युक्त इन सभी वस्तुओंसे निर्मित मालायें मनुष्यों को मुक्तिफल देनेवाली होती हैं।'

#### 

#### जपादिमें निष्फल माला

मध्यमादिद्वयं पूर्वं जपकाले तु वर्जयेत्। तं वै मेरुं विजानीयात् कथितं ब्रह्मणा पुरा॥ मेरुद्दीना च या माला मेरुह्यङ्का च या भवेत्। अशुद्धप्रतिकाशा च सा माला निष्फला भवेत्॥

(आह्निककारिका)

'जप के समय मध्यमा और तर्जनी का परित्याग करना चाहिये क्योंकि प्राचीन कालमें ब्रह्माजीने उसे मेरु, ऐसा कहा है। सुमेरुसे हीन माला या जिस मालाके मेरुका उल्लंघन कर दिया गया हो, ऐसी माला अशुद्ध मानी जाती है। इसलिये वह माला निष्फल होती है।

#### कामना-भेदसे मालाका विचार

षद्राक्षमालिका स्ते जपेन स्वमनोरथान्। पद्माक्षेविंद्विता माला रात्र्णां नार्रानी मता॥ कुराग्रन्थिमयो माला सर्वपापप्रणाशिनी। पुत्रजीवफलैः कलृप्ता कुष्ते पुत्रसम्पदम्॥ निर्मिता रूप्यमणिभिर्ज्ञपमालेप्सितपदा। प्रवालेविंद्विता माला प्रयच्छेद् विपुलं धनम्॥ दिर्णमयी विरचिता माला कामान् प्रयच्छति। सर्वेरेभिर्विरचिता माला स्यान्युक्तये नृणाम्॥

(कालिकापुराण)

रुद्राक्षकी मालामें जप करनेसे मनोरथोंको पूर्ण करती है, कमल-गट्टाकी माला शत्रुनाशिनी कही गयी है। कुशकी गांठसे बनायी गई माला समस्त पापोंको नष्ट करती है, पुत्रजीव (जियापोता) के बीजों से बनी माला सन्तान-सम्पत्तिको देती है। चाँदी और मिणयों से बनी माला अभीष्ट सिद्धि तथा मूँगा की माला प्रचुर धन प्रदान करती है। सोनेसे बनी माला कामनाओंको प्रदान करती है तथा उपर्युक्त सभीसे बनी माला मनुष्योंको मुक्ति प्रदान करनेके लिये प्रशस्त मानी गई है।

#### \_1980-

# करमाला आदिसे जप करनेका विविध फल

अङ्गुल्या जपसंख्यानमेकमेकमुदाहृतम्। रेखयाएगुणं विद्यात् पुत्रजीवैर्दशाधिकम्॥ शतं स्याच्छङ्खमणिभिः प्रवालैस्तु सहस्रकम्। स्फाटिकैर्दशसाहस्रं मौकिकैर्लक्ष्यमुच्यते॥

# पद्माक्षेर्दश लक्षं तु सौवर्णैः कोटिष्ठच्यते। कुशग्रन्थ्या च ष्ट्राक्षेरनन्तगुणितं भवेत्॥

(गौतमः)

'अंगुलीसे जप करनेसे एक गुना फल होता है रेखासे आठ गुना फल होता है। पुत्रजीव (जियापोता) के बीजों की माला से दस गुना, शांखमणिसे सौ गुना, प्रवाल (मूँगा) से हजार गुना, स्फिटिकसे दस हजार गुना, मोतीसे लाख गुना, कमलगट्टासे दस लाख गुना, सुवर्णसे करोड़ गुना और कुशग्रन्थि और रुद्राक्षसे असंख्य गुना फल होता है।

# विविध प्रकारकी मालाओंका विविध फल

स्फाटिकी मौक्तिकी वापि प्रोक्तव्था सितसूत्रकैः।
सर्वकर्मसमुद्धयर्थं जपेदुद्राक्षमालया ॥
धर्मार्थकाममोक्षार्थं जपेत्पद्माक्षमालया ।
अरिष्ठपुत्रजीवैश्च शङ्खपद्मौ मणिस्तथा ॥
कुशत्रविश्व चद्राक्षमुत्तमं चोत्तरोत्तरम् ।
शतं चन्दनशङ्खेश्च प्रवालैस्तु सहस्रकम् ॥
स्फाटिकैर्लक्षसाहस्रं मौक्तिकैर्लक्षमेव च ।
दशलक्षं राजताक्षः सौवर्णः कोटिक्च्यते ॥
कुशत्रन्या च च्द्राक्षेरनन्तगुणितो भवेत् ॥

( मन्त्रखण्ड )

स्फटिक और मोतीकी माला काले सूतसे गूँथना चाहिये, सम्पूर्ण कार्यकी सिद्धिके लिये रद्राक्ष मालासे जप करना चाहिये। घमं, अर्थ, काम और मोक्षकी सिद्धिके लिये पद्माक्ष की मालासे जप करना चाहिये। नीम, पुत्रजीव, शङ्ख, पद्म, मणि, कुशग्रन्थि और रुद्राक्षकी बनी माला उत्तरोत्तर उत्तम मानी गयी है। चन्दन और शङ्खिसे बनी मालासे जप करने से भी गुना, मूँगासे हजार गुना, स्फटिकसे हजारों लक्ष गुना, मोतीसे लक्षगुना, चाँदी तथा अक्षसे दस लक्ष गुना, सोने से कोटि गुना, कुशग्रिथ तथा रुद्राक्ष से अनन्तगुणित फल मिलता है।

रुद्राक्षराङ्खपद्माक्ष पुत्रजीवकमौक्तिकैः। स्फाटिकैर्मणरत्नेश्च सौवर्णेर्विद्रुमैस्तथा॥ राजतैः कुराम् लैश्च गृहस्थस्याश्चमालिका।
अङ्गुलीगणनादेकं पर्वण्यष्टगुणं भवेत्॥
पुत्रजीवेदैशगुणं शतं शङ्कौः सहस्रकम्।
प्रवालैर्मणिरत्नैश्च दशसाहस्रकं स्मृतम्॥
तदेव स्फाटिकैः प्रोक्तं मौक्तिकैर्लश्चमुच्यते।
पद्माश्चिदशलक्षं स्यात् सौवणैः कोटिरुच्यते॥
कुशग्रन्थ्या कोटिशतं रुद्राक्षैः स्यादनन्तकम्।
सर्वेविरिचता माला नृणां मुक्तिफलप्रदा॥

(तन्त्रसार)

'रुद्राक्ष, शङ्ख, पद्माक्ष, पुत्रजीव, मोती, स्फटिक, मणि, रत्न, सोना, मूंगा, चाँदी, कुशग्रन्थि इन सबसे बनी माला गृहस्थके लिये प्रशस्त मानी गयी है। अंगुलीके पोरमें जपनेसे आठ गुणा फल होता है। पुत्रजीव (जियापोता) से बनी मालासे सौ गुना, शङ्खिसे हजार गुना, मूंगा और मणि रत्नोंसे दस हजार गुना वैसे ही स्फटिकसे भी दस हजार गुना और मोतियोंसे बनी हुई मालासे लक्षगुणित फल होता है। पद्माक्ष से दसलक्षगुना, सोनेसे कोटिगुना, कुशग्रन्थिसे सौ कोटिगुना तथा रुद्राक्षसे अनन्त फल मिलता है। उपर्युक्त सभीसे बनी माला मनुष्यों को मोक्षफलदायिनी होती है।

चित्रिणी विसतन्वाभा ब्रह्मनाडीगतान्तरा । तया सङ्गुथिता माला सर्वकामफलप्रदा॥

( आह्निककारिका)

'रङ्ग-बिरङ्गे सूतसे या कमलके तन्तुके समान सूक्ष्म और श्वेत तन्तुसे अथवा जिसके मध्यमें ब्रह्म नाड़ी हो ऐसे सूतसे गूंथी हुई माला सम्पूर्ण मनोवां छित फलको देनेवाली होती है।

> अरिष्टपत्रं बीजं च शङ्खपद्यौ मणिस्तथा। कुशत्रमध्यश्च रुद्राक्ष उत्तमं चोत्तरोत्तरम्॥ प्रबालमुक्तास्फटिकेर्जपः कोटिफलप्रदः। तुलसीमणिभियेन मणितं चाक्षयं फलम्॥

(नागदेवः)

'नीमके पत्ते, नीमके बीज, शङ्ख, कमलगट्टा, मणि, कुशकी गाँठ और रुद्राक्षसे बनी माला उत्तरोत्तर श्रेष्ठ मानी गयी है। मूंगा, मोती तथा स्फटिकसे बनी मालासे किया हुआ जप कोटि- गुणित फल देनेवाला होता है। तुलसी तथा मणिनिर्मित मालासे जिसने जप किया तो वह अक्षयफलवाला होता है।'

शतं स्याच्छङ्कमिणिभिः प्रवालैश्च सहस्रकम् । स्काटिकैर्दशसाहस्रं मौक्तिकैर्लक्षमुच्यते ॥ पद्माक्षेद्दशलक्षं तु सौवर्णेः कोटिक्च्यते । कुशप्रमध्या च रुद्राक्षेरनन्तं फलमुच्यते ॥

(गीतमः)

'शङ्ख और मणियोंसे सौ गुना, मूँगासे हजार गुना, स्फिटिकसे दस हजार गुना, मोतीसे लक्ष गुना, पद्माक्षसे दसलक्ष गुना, सोनासे कोटि गुना, कुशग्रन्थि और रुद्राक्षसे अनन्तगृणित फल कहा गया है।'

हिरण्यगर्भमणिभिर्जतं रातगुणं भवेत्।
सहस्रगुणिमन्द्राक्षे रुद्राक्षेनियुतं भवेत्।।
नियुतं प्रयुतं वा स्यात् पद्माक्षेस्तु न संरायः।
अष्टोत्तररातं कुर्याचतुः पञ्चाशिकापि वा।।
सप्तविशतिका वापि ततो नैवाधमा हिता।
अक्षुद्रा समरन्ध्रा च परिपूर्णा दृढापि च॥
सशब्दा च चलाथा तु त्रुदिता प्रथिता तथा।
छिन्ना सूत्रेषु प्रथिता पाषाणस्यापुरातना॥
निश्चला प्रथितान्योन्यं सङ्घर्षणिववर्जिता।
मालादुःखप्रदायन्यो प्रथिता निन्यतन्तुषु॥
तर्जन्या न स्पृशेद्शं जपयेन्न विधूनयेत्।
अङ्गुष्ठस्य तु मध्यस्य परिवर्तं समाचरेत्॥
मध्यमाकर्षणं त्वस्याः सर्वसिद्धिप्रदायकम्।

(व्यासः)

सुवर्णग्रथित मणियोंसे किया हुआ जप सौ गुना फलदायक होता है, इन्द्राक्षसे किया हुआ जप सहस्रगुण तथा रुद्राक्षसे किया हुआ जप कोटिगुणित फलदायक होता है। कमलगट्टासे किया हुआ जप नियुत या प्रयुत संख्यामें फल देनेवाला होता है, इसमें कोई सन्देह नहीं। १०८ मनियोंकी अथवा ५४ मनियोंकी अथवा सत्ताइस मनियोंकी माला होनी चाहिये। इससे कम या अधिक मनियोंकी माला अधम होनेके कारण हितप्रद नहीं होती। बहुत बड़ी, समान छिद्रवाली, खूब कसकर गूँथी हुई, शब्द करनेवाली, हिलनेवाली, टूट जानेपर गाँठ दो हुई, टूटे हुए सूतसे गूँथो हुई, पत्थरके समान कठोर नयी गूँथी हुई, जो चलायमान न हो तथा एक दूसरे से सघन गूँथी हुई, विरल गूँथी हुई, या कुत्सित सूत से गूँथी हुई मालायें दुःख प्रदायिनी होती हैं। अक्षमालाका स्पर्श तर्जनो अँगुली से न करें, जप करते समय मालाको हिलाना नहीं चाहिए अंगुष्ठके, मध्यभागका परिवर्तन करना:चाहिये, मध्यमा अँगुलीसे अक्षमालाका खिचना सम्पूर्ण सिद्धिको देनेवाली होती है।

शङ्करुप्यमयो माला काञ्चिनी बलजोत्पलैः। पद्माक्षकैश्च रुद्राक्षे विद्रुमैर्मणिमौक्तिकैः॥ रजतैद्राक्षकैमीला तथैवाङ्गुलिपर्वभिः। (हारीतः)

शङ्ख, चाँदी, सोना, वलज, कमल, पद्माक्ष, रुद्राक्ष, मूँगा, मणि, मोती, दार तथा अंगुलीके पोरोंकी माला बनानी चाहिये।

# अक्षमालाके अभावमें करमाला

अलाभे जपमालायाः करशाखासु पर्वभिः। अनामिकाया यो मध्यस्तस्मादधः क्रमेण तु ॥ मध्याङ्कुल्यत्रपर्वादि प्रादक्षिण्यक्रमेण तु । तर्जन्यादौ जपान्तश्च अक्षमाला करे स्थिता ॥

(पुरश्चरणदीपिका)

'जपमालाका अभाव होने पर अंगुलियोंमें पर्वांसे माला बनायो जाती है। जैसे—अनामिकाके मध्यपोरसे क्रमशः नीचे तथा प्रदक्षिण क्रमसे मध्यमा अंगुली आदि पोर और तर्जनीके आदिसे अन्त पोरतक हाथमें ही अक्षमाला विराजती है।'

#### अक्षमाला

'अक्षाणां रुद्राक्षादीनां माला अक्षमाला।'
'पद्माक्ष और रुद्राक्षसे निर्मित मालाको अक्षमाला कहते हैं।'

#### <sup>°</sup>करमाला

पर्वद्वयमनामिक्याः कनिष्ठादिक्रमेण तु। तर्जनी मूळपर्यन्तं करमाळा प्रकीर्त्तता ॥

(देवीभागवत ११।१६।१६)

'अनामिका अंगुलीके दूसरे पोरसे अर्थात् मध्यमसे आरम्भ करके किनिष्ठिकाके आदि क्रमसे तर्जनीके मूलपर्यन्त 'करमाला' कही गयी है।

आरम्यानामिकामध्यं दक्षिणावर्त्तयोगतः। तर्जनीमूळपर्यन्तं करमाळा प्रकीर्त्तिता॥

'अनामिका अंगुलीके मध्यभागसे दक्षिणावर्त आरम्भकर तर्जनी अंगुलीके मूलपर्यन्त तक ही करमाला कही गयी है।'

#### -----

# गोमुखी (गोमुखम्)

चतुर्विशाङ्गुलमितं पद्दवस्त्रादिसम्भवम्। निर्मायाप्राङ्गुलिमुखं त्रीवायां षड् दशाङ्गुलम्॥ क्षेयं गोमुखयन्त्रं च सर्वतन्त्रेषु गोपितम्। तन्मुखे स्थापयेन्मालां त्रीवामध्यगते करे॥ प्रजपेद् विधिना गुद्यं वर्णमालाधिकं प्रिये। निधाय गोमुखे मालां गोपयेन्मातृजारवत्॥

'चौबीस अंगुल परिमाणके रेशमी वस्त्रसे गोमुखीका निर्माण करना चाहिये उसका मुख भाग आठ अंगुलका हो ग्रीवा भाग सोलह अंगुलका हो इस प्रकार माला रक्षणार्थ समस्त तन्त्रोंमें गोमुखयन्त्र अर्थात् गोमुखी बनाने की विधि जाननी चाहिये। गोमुखीके ग्रीवा

१ अनामिकाद्वयं पर्व कनिष्ठादि क्रमेण तु । तर्जनीमूलपर्यन्तं करमाला प्रकीतिता ।। (मालातन्त्र)

र. गोमुँखिमव मुखं यस्य तद् गोमुखम्।
 जपमालासंरक्षणाय पट्टवस्त्रादिनिर्मितं गोमुखम्।।

<sup>&#</sup>x27;गोमुखके सदृश जिसका मुख हो उसे 'गोमुख' कहते हैं। यह जप-मालाकी रक्षार्थ रेशमी वस्त्रसे निर्मित गोमुख होता है।'

भागमें हाथ रखकर और हाथके अग्रभागमें माला को रखे, हे प्रिये! इस विधिसे मालाको गुष्त रखकर अधिकाधिक जप करना चाहिये। गोमुखीके अन्दर मालाको रखकर उसका गोपन मातृजारके समान करे।

### जपमालाकी मणियोंकी संख्याका विधान

अष्टोत्तरदातं कुर्याचतुः पञ्चाशिकापि वा। सप्तविंदातिका वापि ततो नैवाधमा द्विता॥ (व्यासः)

'एक सौ आठ मनियोंकी माला या चौवन मनियोंकी माला अथवा सत्ताइस मनियोंकी माला श्रेष्ठ मानी गई है। उससे कम मनियोंकी माला अधम होनेके कारण हितकारिणी नहीं होती।'

> अष्टोत्तरशता कुर्यात् चतुष्पञ्चाशिकां तथा। सप्तविंशतिकां वापि ततो नैवाधिका मता॥

> > (प्रजापतिः)

एक सौ आठ मिनयोंसे या चौवन मिनयोंसे अथवा सत्ताइस मिनयोंसे माला बनानी चाहिये। उपर्युक्त संख्याओंसे अधिक मिनयों की माला नहीं बनानी चाहिये।

--00;00;00-

#### कामनाभेदसे जपमालाकी मणिसंख्याका विधान

पञ्चविंदातिभिमीक्षं त्रिंदाद्धिईनसिद्धये। सर्वार्थाः सप्तविंदात्या पञ्चद्द्यभिचारिके॥ पञ्चादाद्धिः काम्यसिद्धिः स्यात्तथा चतुरुत्तरैः। अष्टोत्तरदातैः सर्वा सिद्धिरुका मनीषिभिः॥ (गौतमीये)

'विद्वानोंका मत है कि पचीस मिनयोंसे मोक्षकी सिद्धि, तीस मिनयोंसे घन-सिद्धि, सत्ताइस मिनयोंसे सर्वार्थ सिद्धि, पन्द्रह मिनयोंसे मारणादिकी सिद्धि, चौवन मिनयोंसे अभीष्ट सिद्धि तथा एक सौ आठ मिनयोंसे सम्पूर्ण सिद्धि होती है।' अन्यत्र भी लिखा है—

'पचीस दानेकी माला मुक्ति, तीस दानेकी माला धन, और सत्ताईस दानेकी माला सर्वकार्यो एवं समस्त मनोरथोंको देनेवाली है। पन्द्रह दानेकी माला शुभको नष्ट करनेवाली है। चौवन दानेकी माला समस्त कार्योंको सिद्ध करती है और एक सौ आठ दानेकी माला सबसे श्रेष्ठ कही गई है।'

#### विविध प्रकारकी मालाके धारणका विविध फल

समासेनाक्षस्त्रस्य विधानमिह कथ्यते ।
पञ्चविद्यातिभिर्मोक्षं त्रिद्यता धनसिद्धये ॥
सर्वथा सप्तविद्यात्या पञ्चद्दयाऽभिचारके ।
पञ्चदाता काम्यसिद्धिः स्यात्तथा चतुरुत्तरैः ॥
अष्टोत्तरद्यातैः सर्वा सिद्धिरुक्ता मनीषिभिः ॥

संक्षेपतः यहाँ अक्षसूत्रका विधान कहा जाता है—पचीस मिनयों की मालासे मोक्ष, तीससे धनलाभ, सैंतीससे सर्वथा धनलाभ, पन्द्रहसे मारण कार्यमें सिद्धि, चौवनसे मनोवांछित सिद्धि तथा एक सौ आठसे सब कार्योंकी सिद्धि होती है ऐसा विद्वानोंका कथन है।

# विष्णु आदि देवताओंकी विभिन्न मालाएँ

वैष्णवे तुलसीमाला गजदन्तैर्गणेश्वरे। त्रिपुराया जपे शस्ता रुद्राक्षे रक्तचन्दनम्॥ (तन्त्रराज)

'विष्णुजीके लिये तुलसीकी माला, गणेशजीके लिए गजदन्त-निर्मित माला, त्रिपुरा देवीके जपमें रुद्राक्ष निर्मित माला तथा रक्त-चन्दन निर्मित माला प्रशस्त:मानी गयी है।'

## पुरश्चरणमें जपमाला का विधान

नित्यकर्मको करके करमाला अथवा अक्षमालासे जप करना चाहिये। पुरश्चरणमें अक्षमालासे ही जप करना चाहिये।

'नित्यं जपं करे कुर्यात्र तु काम्यं कदाचन।'

विसिष्ठ )

'नित्यका जप हाथमें करे किन्तु काम्यजपको कभी हाथमें न करे।'

> अङ्गुल्येव जर्पं कुर्यात्र काम्यं कदाचन। रुद्राक्षाद्येः सर्वसिद्धि रतो मालां प्रकल्पयेत्॥

'अंगुलियोंके पोरोंसे ही जप करे किन्तु काम्यजप अंगुलियोंसे न करे। रुद्राक्षादिकी मालासे जप करनेसे सर्वसिद्धि होती है, अतः जपादिमें माला अवश्य बनानी चाहिये।'

**--∘≎**-<---

# रुद्राक्षकी मालामें सभी प्रकारके मन्त्रोंका जप हो सकता है

'सर्वमन्त्रं जपं कुर्याद्विजो रुद्राक्षमालया ॥'

(लिङ्गपुराण)

'द्विजको चाहिये कि वह सभी मन्त्रोंका जप रुद्राक्षकीः मालासे करे।'

# जपमें अँगुलिका नियम

अङ्कुष्ठमध्यमाभ्यां च चालयेनमध्यमध्यतः। तर्जन्या न स्पृशेदेनां मुक्तिदो गणनकमः॥

( वैशम्पायनसंहिता )

'अंगुष्ठ और मध्यमा अंगुलीके बीचसे मालाको घुमावे और तर्जनीसे स्पर्शन करे। इस प्रकारके गणना क्रमको मुक्तिदायक कहा गया है।'

----

### कामनाभेदसे जपमें अँगुलिका नियम

अङ्गुष्ठं मोक्षदं विद्यान्तर्ज्ञनी राज्ञनाशिनी।
मध्यमा धनदा शान्तिकरा होवा हानामिका॥
कनिष्ठाऽऽकर्षणे शस्ता जपकर्मणि शोभने।
अङ्गुष्ठेन जपं जप्यमन्यैरङ्गुलिभिः सह॥
अङ्गुष्ठेन विना कर्म छतं तदफलं यतः।
जप्त्याक्षमालां सक्लां आमयेदाशिकामणिम्॥
प्रदक्षिणं पुनर्वके प्रारभ्येवं समाचरेत्।
स्वयं वामहस्तेन जपमालां न संस्पृशेत्॥
अदीक्षितो हिजो वापि स्पृष्टश्वच्छु हिमाप्तुयात्।
न धारयेत् करे सूर्धिन कण्ठे च जपमालिकाम्॥
जपकाले जपं छत्वा सदा शुद्धस्य ते न्यसेत्।
गुरुं प्रकाशयेद्दीमान् मन्त्रं नैव प्रकाशयेत्॥

#### (पुरश्चरणदीपिका)

अंगुब्ह मोक्षदायक, तर्जनी शत्रुविनाशिनी, मन्यमा धनदाती, अनामिका शान्तिप्रदा होती है। हे शोभने! जाकार्यमें किनिब्हा माला को खोंचनेमें श्रेब्ह मानी गयी है। अन्य अंगुलियोंके साथ अंगुब्हिस जप करना चाहिये। अंगुब्हिके विना समस्त जाकार्य निब्कत माना गया है, जर करते समय समस्त अक्षतालाको सुमेह तक घुनाना चाहिये, आरम्भमें पुनः प्रदक्षिण कमसे प्रारम्भ करके जर करना चाहिये। जपमालाको स्वयं वाँयें हाथसे सार्थ न करे, अदीक्षा द्विजने स्वर्ग होने पर शुद्ध कर लेना चाहिये। जपमालाको हाथ, विर तथा कण्डमें घारण न करे, जपके समय जरकर मालाको हमेशा शुद्ध स्थलमें रखना चाहिये। बुद्धिमानोंको चाहिये कि वे गुहको तो प्रकाशित करें, किन्तु मन्त्रको प्रकाशित न करे।

--0>

# मालामें सूत्रका विधान

कार्पाससम्भवं स्त्रं धर्मकामार्थमोक्षदम्। तथ्य विषेनद्रकन्याभिर्तिर्मितं च सुशोभितम्॥ शुक्लं रक्तं तथा कृष्णं पष्टस्त्रमथापि वा। शान्तिवद्याभिचारेषु मोक्षेश्वर्यजपेषु च॥ शुक्लं रक्तं तथा पीतं कृष्णं वर्णेषु च कमात्। सर्वेषामेव वर्णानां रक्तं सर्वेष्सतप्रदम्॥ विगुणं त्रिगुणीकृता ग्रन्थयेच्छिष्पशास्त्रतः। एकेकं मातृकावर्णं सतारं प्रजपन् सुधीः॥ मणिमादाय स्त्रेण ग्रन्थयेन्मध्यमध्यतः। ब्रह्मप्रनिष्य विधायेत्थं सेसं च ग्रन्थिसंयुतम्॥ ग्रथयित्वा पुरो मालां ततः संस्कारमाचरेत्।

( सनत्कुमारसंहिता )

'रूईकी सूनमें श्रेष्ठ ब्राह्मणोंकी कत्या द्वारा यदि माला गूँयो गई हो तो वह धर्म-अर्थ-काम और मोक्षको देनेवाली होती है। वह माला कमशः सफेद, लाल, काला और पट्टसूत्रसे गूँयो हुई हो। सफेद, लाल, पीला, कालादि वर्णोंके सूत्रोंमें गूँयो हुई माला कमशः शान्ति, वशीकरण, अभिचार, मोक्ष तथा ऐश्वर्यादि कार्योंमें प्रशस्त मानी गई है। सभी वर्णोंमें लाल सूत सभी कार्योंको पूर्ण करनेवाला होता है। तीन सूतको तीन वार बाँटकर शिल्पशास्त्रके अनुसार माला गूँयनी चाहिये। तारके सहित एक-एक मातृका वर्णको जपता हुआ विद्वान् सूत्रसे मणिको लेकर मध्यभागसे गूँथे। इस प्रकार ब्रह्मग्रन्थि तथा ग्रन्थियुक्त मेरको बनाकर पहले मालाको गूँथकर तब उसका संस्कार करे।

#### **—16资GH**—

# देवताभेदसे मालामें सूत्रका निर्णय

पद्दस्त्रकता साला देव्याः प्रीतिकरा मता। कार्पासेवैंदणवी माला पद्दस्त्रैरथापि वा॥ ऊर्णाभिर्वलकैर्वापि शैवीमाला प्रकीर्तिता। कार्पासस्त्रैरन्येषां विद्ध्याद् जगमालिकाम्॥

'रेशमी सूतसे गुँथी हुई माला गायत्री देवीके लिये अतिशय त्रीतिकर मानी गयी है, रूईकी सूत तथा रेशमी सूतसे गुँथी हुई माला का नाम वैष्णत्री है। उणीं तथा (सतादि) की छालसे गुँथी माला का नाम शैंवी है, अन्य मन्त्रोंके लिए रूईकी सूतसे माला बनानी चाहिये।'

## जपमें प्रतिष्टित माला ग्राह्म है

अप्रतिष्ठितमालाया सा जपे निष्फला स्मृता।
तस्मात्प्रतिष्ठा कर्तव्या जपस्य फलमिच्छता॥
'जपमें बिना प्रतिष्ठाकी हुई माला निष्फल कही गयी है। अतः
जपके फलकी कामनावालेको मालाकी प्रतिष्ठा करनी चाहिये।

--00;9500-

#### मालाके संस्कारकी आवर्यकता

अप्रतिष्ठितमालाभिर्मन्त्रं जपति यो नरः। सर्वे तद् विफलं विद्यात् कुद्धा भवति देवता॥

'बिना प्राण-प्रतिष्ठाकी हुई मालासे जो मनुष्य जप करता है' उसका सभी जप निष्फल होता है और साथ ही देवता उस पर कुपितः हो जाता है।'

### मालाके संस्कारकी विधि

अश्वस्यपत्रनवकैः पद्माकारं तु करपयेत्।
तन्मध्ये स्थापयेतन्मालां मातृकामूलमुचरन्॥
स्नालयेत्पञ्चग्रद्येम सद्योजातेन तज्जलैः।
चन्दनागुरुकपूरै वांमदेवेन वर्षयेत्॥
धूपयेत्तामघोरेण लेपयेत्पुरुपेण तु।
मन्त्रयेसञ्चमेनैव प्रत्येकं तु सरुत् स रुत्॥
मेरं च पञ्चमेनैव ततोमन्त्रेण मन्त्रयेत्।
येन प्रतिष्ठिता मात्या तमेव तु मनुं जपेत्।।
तत्रावाह्ययजेदेवं यथा विभवविस्तरैः।
संस्रुत्येवयुधो मालां तत्माणांस्तत्र स्थापयेत्।
मूलमन्त्रेणतां मालां प्रजयेद्विजसत्तमः।
पवं या संस्रुता माला जपकर्मणि सर्वदा।
अभीष्ठफलदात्यर्थे सा सर्वार्धनिवाशिनी॥
मध्यमानामिकाङ्गष्ठे रक्षमालामणी शतैः।
पवं जपस्य चैकस्य क्रमोऽयं चालयेज्ञपेत्॥

(शारदातिलक)

'पीपलके नवीन पल्लवोंसे कमलका आकार बना ले पश्चात् मातृकाके मूलका उच्चारण करते हुए उस कमलके मध्यमें मालाको स्थापित करें। सद्यः बनाये हुए जलिमिश्रित पञ्चाव्यसे उस मालाको घोना चाहिये। चन्दन-अगर तथा कर्प्रसे "वामदेव" इस मन्त्रसे मालाको घिसकर "अघोर" मन्त्रसे घूप दें पश्चात् "तत्पुरूष" मन्त्रसे लेप करें। सञ्चमें मन्त्रसे प्रत्येक मनियोंको एक-एक बार अभिमन्त्रित कर फिर उसी मन्त्रसे मेरुको भी अभिमन्त्रित करना चाहिये, जिस मन्त्रसे मालाकी प्रतिष्ठा की गई हो उसी मन्त्रका जप करे। विद्वान् को चाहिये कि वह उस मालामें देवका आवाहन कर यथाशक्ति उसकी पूजाकर तत्पश्चात् उसमें प्राण-प्रतिष्ठा करे। हे द्विजश्चेष्ठ! मूलमन्त्रसे उस माला कि पूजा करे, इस प्रकार सत्कृत माला हमेशा जपकार्यमें अभीष्टदायिनी तथा पाप-विनाशिनी मानी गयी है। सी मनियोंसे बनी मालाको मध्यमा, अनामिका और अंगुष्ठ पर रखकर घुमाते हुए जप करना चाहिये क्योंकि एक प्रकारके जपका ऐसा भी कम बताया गया है।"

## मालाकी प्रार्थना

गन्ध-पुष्पादिसे मालाका पूजन कर मालाकी प्राथना करनी चाहिये। मालाकी पूजा और प्रार्थना कर माला फेरनेसे विशेष फल होता है।

ॐ महामाये महामाले सर्वशक्तिस्वरूपिण। चतुर्वर्गस्त्विय न्यस्तस्तरमान्मे सिद्धिदा भव॥ अविष्नं कुरु माले त्वं गृक्षामि दक्षिणे करे। जपकाले च सिद्धवर्थं प्रसीद मम सिद्धये॥

'हे महामाये! हे महामाले! हे सभो शक्तियोंके रूपवाली! आपके अन्दर धर्म-अर्थ-काम तथा मोक्ष ये सभी स्थापित है अतः आप मेरे लिए विष्नोंको दूर करनेवाली हों, आपको मैं दाहिने हाथमें ग्रहणकर रहा हूँ। जपके समय मेरे मन्त्रकी सिद्धिके लिये आप प्रसन्न हों।'

-02<del>03</del>00

#### जपादिके लिये श्रेष्ट आसन

कौरोयं कम्बलं चैव अजिनं पट्टमेव च। दारुजं कुराजातं वा आसनं करिकल्पयेत्॥

(योगियाज्ञयत्वयः)

'रेशम, कंबल; मृगचर्म, काष्ठका पीढ़ा तथा कुश इनका आसनः निर्माण करना चाहिये।'

> कौशेयं कम्बलं चैव अजिनं पर्दमेव छ। दारुजं तालपत्रश्च आसनं परिकल्पयेत्॥ ( ज्यासः )

'जप करनेके लिये रेशम, कंबल, मृगचर्म, वस्त्र, काष्ठ तथा तालः पत्र इनका आसन निर्माण करना चाहिये।'

> कौरोयं वाऽथ चैत्रं वा चार्म तौलमथापि वा। वेत्रजं तालपत्रं वा कम्बलं दर्भमासनम्॥

'रेशमी वस्त्र, चर्म, रूई, बेंत, तालपत्र कम्वल तथा कुश इनकाः आसन श्रेष्ठ माना गया है।'



#### जपादिके लिये त्याज्य आसन

वंशाहमदारुधरणी तृणपहलव निर्मितम्। वर्जयेदासनं मन्त्री दारिद्रश्य व्याधिदुःखदम्॥ गोशकृन्मृन्मयं भिन्नं तथा पालाशपिष्पलम्। लोहबिद्धं सदैर्वाकं वर्जयेदासनं वुधः॥

'मन्त्रजापकको चाहिये कि वह बाँस, पत्थर, लकड़ी, पृथ्वी, घास, पत्ते आदिसे बने आसनोंको प्रयोगमें न लावें वयोंकि ये सभी दिरद्रता, व्याधि और दुःखदायक होते हैं। पंडितोंको चाहिये कि गोबर और गोमूत्रसे सने पलाश, पिप्पल, लोहा तथा आकसे बने आसनको छोड़ दे।'

> 'आयसं वर्जयित्वा तु कास्यसीसकमेव च।' ( देवीभागवत )ः

'जपादिमें लोहा, कांसा तथा शीशेके आसनोंको छोड़कर काष्ठ, वस्त्र आदिके आसन ग्रहण करने योग्य हैं।'

> लोम्नि चैव यदासीनस्तदा सर्वे विनश्यति । लोमसंस्पर्शमात्रेण सिद्धिहानिः प्रजायते ॥

'लोमयुक्त आसनपर बैठनेसे समस्त अनुष्ठान नष्ट हो जाता है; वयोंकि लोमके स्पर्शमात्रसे सिद्धिकी हानि होती है।'

#### विभिन्न आसनोंके विभिन्न फल

कृष्णाजिने ज्ञानसिद्धिमीक्षं श्रीव्याव्यवसीण । वंशाजिने व्याधिनाशः कम्बले दुःखमोचनम् ॥ अभिचारे नीलवर्णे रक्तं वश्यादि कर्मणि । शान्तिके कम्बलः प्रोक्तः सर्वेष्टं चित्रकम्बलम् ॥ वंशासने तु दारिद्रश्यं पाषाणे व्याधिसम्भवः । धरण्यां दुःखसम्भृतिदौर्भाग्यं छिद्रदारुजे । तृणे धन-यशोद्दानः पहलवे चित्तविश्रमः ॥

(व्यासः)

'काले मृगचमंके आसनमें ज्ञानकी सिद्धि, व्याघ्र चर्ममें मोक्षलाम, बांसके बत्कल आदिकी चटाईपर व्याधिनाश और कंबलमें दुःख दूर होता है। अभिचार कर्ममें (मारण, मोहन, उच्चाटन आदिमें) नीला आसन, किसीको वशमें करनेके लिये किये जा रहे कर्ममें लाल आसन होना चाहिये। ग्रहपीड़ा, महामारी, आदिकी शान्तिके निमित्त किये जा रहे कर्ममें कंबलका आसन कहा गया है। चित्र कंबल समस्त कार्योंके लिये कहा गया है। बांसके आसनपर जपनेसे दरिद्व का, पत्थरपर व्याधि, भूमिपर दुःख, छिद्रवाले काठपर दोर्भाग्य, वृणासनपर घन और यशका नाश और पत्लवासन पर चित्त-भ्रम होता है।

रुष्णाजिने ज्ञानसिद्धिमीक्षश्रीव्योघचर्माण । स्यात्पौष्टिकं च कौरोयं शान्तिकं वेत्रविष्टरम् ॥

१. सर्वं वै चित्रकम्बले ।

वंशाशने व्याधिनाशः कम्बले दुःखमोचनम् । सर्वाभावे ज्वासनार्थं कुशविष्टरमिष्यते ॥

(शारदातिलक)

'कृष्ण मृगचर्मके आसनमें ज्ञानिसिद्धि तथा व्याघ्रवर्मके आसनमें मोक्षकी प्राप्ति होती है। कौशेय आसनसे पुष्टि तथा वेत्र निर्मित आसनसे शान्तिकी प्राप्ति होती है। वंशनिर्मित आसनपर व्याघिनाश, कम्बलके आसनपर दुःखनाश होता है, यदि उपर्युक्त आसनोंका अभाव हो तो कुशका आसन श्रेष्ठ माना गया है।'

#### कामनाभेदसे आसनका विधान

अभिचारे नीलवर्ण रक्तं वश्यादिकर्मणि। शान्तिके कम्बलः प्रोकः सर्वेष्टं चित्रकम्बलम् ॥

व्यासः)

'अभिचार कर्ममें (मारण, मोहन, उच्चाटन आदिमें) नीला आसन, किसीको वशमें करनेके लिये किये जा रहे कर्ममें लाल आसन होना चाहिये। ग्रहपीड़ा, महामारी आदिको शान्तिके निमित्त किये जा रहे कर्ममें कंबलका आसन कहा गया है। चित्र कंबल समस्त कार्योंके लिये कहा गया है।'

लाल आसन सकाम मनुष्योंके लिये श्रेष्ठ है। काला आसन ज्ञान जौर मुक्तिके चाहनेवालेके लिए श्रेष्ठ है। बाघम्बरका आसन माया चाहनेवालेके लिये ठीक है।

कुशके आसनपर जप करनेसे मन्त्र सिद्ध होता है।

गृहस्थ (बिना दीक्षा लिये हुए) को मृगवर्मपर बैठकर जप नहीं करना चाहिये। मृगवर्मका आसन ब्रह्मचारी और यतिके लिये ही कहा गया है अथवा उद्यमी व्यक्ति भी मृगवर्मपर बैठकर जप कर सकता है।

भेड़, हाथी, सिंह, ऊँट, भालू और सर्पकी खालपर मारण, मोहन आदि मन्त्रोंके जप करनेवाले ही बैठकर जप कर सकते हैं।

#### आसनका परिमाण

चतुर्विशत्यङ्गुलैस्तु दीर्घ काष्टासनं मतम् । षोडशाङ्गुलविस्तीर्णसुरसेघे चतुरङ्गुलम् ॥ पञ्चाङ्गुलं वा कुर्यात्तु नोच्छितं चात्र कारयेत् । वस्त्रं द्विह्हस्तान्नोदीर्घसार्द्वह्हस्तान्न विस्तृतम् ॥ ज्यङ्गुलं तु तथोच्छ्रायं पूजाकर्मणि संथ्रयेत् । सर्वेपां तैजसानां च आसनं श्रेष्टमुच्यते ॥

(कालीपुराण)

'काष्ठका आसन २४ अंगुल लम्बा, १६ अंगुल चोड़ा और ४ अंगुल ऊँचा होना चाहिये अथवा ५ अंगुल ऊँचा होना चाहिये। इससे अधिक ऊँचा न करे। वस्त्रका आसन दो हाथसे अधिक लम्बा और डेढ़ हाथसे अधिक चौड़ा नहीं होना चाहिये। पूजा आदि कार्यमें तीन अंगुल ऊँचा आसनका प्रयोग करे। लोहा, कांसा और सीसेको छोड़कर सभी घातुओंका आसन श्रेष्ठ कहलाता है।'

#### पुरश्चरणका लक्षण

पञ्चाङ्गानि महादेवि ज्ञेषो होमश्च तर्पणम् । अभिषेकश्च विप्राणामाराधनमपीश्वरि ॥ पूर्व-पूर्वदशांशेन पुरश्चरणसुच्यते ॥ ( कुलाणंव )

'हे महादेवि ! जप-होम-तर्पण-अभिषेक और विप्रोंका आराघन ये सभी पञ्चाङ्गके नामसे प्रशस्त हैं, इन सभीमें पुरश्चरण विधि उत्तरोत्तरकी अपेक्षा पूर्व-पूर्वमें दशांश होना चाहिये।'

> जपोद्दोमस्तर्पणं च सैकब्राह्मणभोजनम्। पञ्चाङ्गोपासनं लोके पुरश्चरणमुच्यते॥

'एक ब्राह्मणके भोजनके साथ, जप, होम, तर्पण तथा पञ्चाङ्गी-यासना ये सभी लोकमें पुरश्चरणका लक्षण माने गये हैं।'

> पूजा त्रैकालिकी नित्यं जपस्तर्पणमेव च। द्योमं ब्राह्मणभुक्तिश्च पुरश्चरणमुच्यते॥

'प्रातः, मध्याह्म और सायं इन तीनों समयमें पूजा तथा नित्यः जप, तर्पण, होम एवं ब्राह्मण भोजन ये सभी पुरश्चरण कहे जाते हैं।'

संसारदुःखभूमेश्च दिदीच्छेत् सिद्धमातमनः।
पञ्चाङ्गोपासनैनैव मन्त्रजापी वजेत् सुखम्॥
पूजा त्रैकालिकी नित्यं जपस्तर्पणमेव च।
दोमो ब्राह्मणभुक्तिश्च पुरश्चरणमुच्यते॥
यद् यदङ्गं विद्यीयेत तत्संख्या द्विगुणो जपः।
श्वानाञ्चानकृतं सर्वं प्रणद्यति जपात् प्रिये॥

( कुलार्णव १५ उल्लास )

'यदि कोई मन्त्रजापक इस संसारकी दु:खरूपी भूमिसे अपनी सिद्धिकी कामना करे तो वह पश्चाङ्गींपासनासे ही सुख प्राप्त कर सकता है। नित्य त्रैकालिक पूजा, जप, तर्पण, होम, ब्राह्मणभोजन ये सब पुरश्चरणके लक्षण कहे जाते हैं। जिस-जिस अङ्गोंकी कमी हो तो उसकी दुगनी संख्यामें जप करे। हे प्रिये! जानकर या अनजानमें किये हुए सभी पाप जपसे नष्ठ हो जाते हैं।'

#### पुरश्चरणके दस प्रकार

जपो होमस्तर्पणं च स्वाभिषेकोऽघमर्षणम् । सूर्यार्घ्यं जलदानं स्यात् प्रणामं देवपूजनम् ॥ ब्राह्मणानां भोजनं च पूर्वं पूर्वं दशांशतः॥

( शारदातिलक ११ पटल )

'पूर्व-पूर्वकी अपेक्षा दशांश भागसे जप, होम, तर्पण स्वयं अभिषेक, अधमर्षण मन्त्र, सूर्यार्घ्य, जलका दान, श्रेष्ठ लोगोंको प्रणाम, देवपूजन तथा ब्राह्मणोंका भोजन ये दस प्रकार पुरश्चरणके माने गये हैं।'

### पुरश्चरणकी आवर्यकता

---056500-

जीवहीनो यथा देहः सर्वकर्मसुन क्षमः।
पुरश्चरणद्दीनस्तु तथा मन्त्रः प्रकीर्तितः॥
(देवीभागवत ११:२१।२४-२५)

'जैसे प्राणसे हीन शरीर समस्त कार्योंमें असमर्थ होता है, वैसे ही पुरश्चरणहीन मन्त्र भी निष्फल कहा गया है।'

जीवहीनो यथा देही सर्वकर्मसु न क्षमः।
पुरश्चरणद्दीनोऽपि तथा मन्त्रोऽफलप्रदः॥
जपो होमस्तर्पणञ्च संक्ष्राह्मणभोजनम्।
पञ्चाङ्गोपासनं लोके पुरश्चरणमुच्यते॥
पद्मे कृत्वा हविष्याशी जपेल्लक्षं प्रकीर्तितम्।
ततः प्रयोगं सर्वेषां वश्यादीनां च कारयेत्॥
स्वेच्छाचार परो मन्त्री पुरश्चरणसिद्धये।
रहस्य मालामादाय लक्षमेकं सदा जपेत्॥
शाठोऽपि यदि मूढः स्याद् भावस्य वशतत्परः।
लभते श्रीमतीं वाणीं मन्त्रलक्षस्य जापतः॥
भावनारहितानां तु श्चुद्राणां श्चुद्रचेतसाम्।
चतुर्गुणो जपः भोकः सिद्धये देवि सुन्दरि॥
पवं वृत्वा हविष्याशी जपेल्लक्ष्यतुष्यम्।
विशेषतः कलियुगे मत्रसादाद् भविष्यति॥

( नीलतन्त्र, सप्तमपटल )

प्राणसे हीन शरीर जैसे सभी कार्यों में असमर्थ होता है, ठीक वैसे ही पुरश्चरणसे हीन मन्त्र भी निष्फल माना गया है। एक ब्राह्मण भोजनके साथ ही जप, होम, तर्पण तथा पञ्चाङ्गोपासना लोक में पुरश्चरण माना गया है। उपर्युक्त सभी कार्यों को करके हिवष्याञ्च-भोजी एक लक्ष जप करे, उसके बाद सभी वशीकरणादिका प्रयोग करना चाहिये। स्वेच्छाचारी मन्त्रजापक पुरश्चरणकी सिद्धिके लिये रहस्यमालाको हाथमें लेकर सदा एक लक्ष जप करे। शठके साथ ही साथ यदि मृद्ध भी कोई क्यों न हो यदि वह भावनाके वशीभूत है तो उसे एक लक्ष जप करनेसे श्रीप्रदान करनेवाली वाणी मिलती है। हे सुन्दरी! भावनासे रहित ओछे मनवाले क्षुद्रजनोंकी सिद्धिके लिये चतुर्गुणित जप कहा गया है। इस प्रकार नियमोंका पालन करके हिवष्याञ्चभोजी मन्त्रजापक चार लाख जप करता है तो वह मेरी कृपासे विशेषकर कलियुगमें सिद्ध होगा।

#### गायत्री पुरश्चरणका महत्त्व

गायत्रीके पुरश्चरण करनेसे वह मन्त्रसिद्धि प्राप्त होती है, जिसके अनुष्ठान-मात्रसे दुःख-दारिद्रच दूर हो जाता है।

( देवीभागवत ११।२१।५६ )

गायत्रीके पुरश्चरण करनेसे सम्पूर्ण कामनाएँ सिद्ध हो जाती हैं। (देवीभागवत ११।२४।६१)

लभतेऽभिमतां सिद्धि चतुर्विशति लक्षतः। जपतोऽयुतसंख्याकैरथवा च सहस्रकैः॥

'चौबीस लाख गायत्री मन्त्रका ज्य करनेसे सर्वाभीष्टिसिद्धि प्राप्त होती है। अयुत संख्या (दस हजार) अथवा हजार बार जय करने से भी सिद्धि प्राप्त होती है।'

--00;00;00--

## सभी प्रकारके मन्त्रोंके पुरश्चरणमें सर्वप्रथम गायत्री-जप आवश्यक है

यस्य कस्यापि मन्त्रस्य पुरश्चरणमारभेत्। व्याहृतित्रयसंयुक्तां गायत्री चाऽऽयुतं जपेत्॥ नृसिहार्कवराहाणां तान्त्रिकं वैदिकं तथा। विना जन्त्वा तु गायत्री तत्सर्वे निक्फलं भवेत्॥

(देवीभागवत ११।२१।४-५)

'चाहे जिस किसी भी मन्त्रका पुरश्चरण करना हो, उसके पूर्व तीनों व्याहृतियोंसे युक्त गायत्रीका दस हजार जप करना चाहिये। नृसिंह, सूर्य और वराह इन देवताओं के तान्त्रिक एवं वैदिक कर्म भी गायत्रीमन्त्रके जप किये बिना सब निष्फल हो जाते हैं।'

> ज्ञाताज्ञात पापके क्षयके लिये सर्वप्रथम गायत्रीका जप आवश्यक है इविष्येणैव भोकन्यं करवा देइविशोधनम्। प्रातः स्नात्वाथ साविज्या जपेत्पञ्चसदस्रकम्॥

### त्रिसद्दसं सहस्रं वा जपेद्योत्तरं ग्रुचिः। ज्ञाताज्ञातस्य पापस्य क्षयार्थं प्रथमं जपः॥

'कृच्छू, चान्द्रायण आदिसे देह शोधनकर हिवष्य अन्नसे ही भोजन करना चाहिये। प्रातःकाल स्नान कर तदनन्तर पिवत्र होकर ज्ञाताज्ञात पापके क्षयके लिये पहले पाँच हजार, तीन हजार या एक हजार आठ अधिक गायत्रीका जप करना चाहिये।'

गायत्रीपुरश्चरणार्थं प्रथम कृच्छ्र, चान्द्रायण आदि ब्रत द्वारा

शरीर शुद्धिकर तब गायत्रीका जप करना चाहिये।

## गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये देहगुद्धिके प्रकार

गायत्री पुरश्चरण कर्ताके लिये योग्यता सिद्धचर्थ देहणुद्धिकाः प्रकार यों कहा गया है—

आत्मतत्त्वशोधनाय त्रिलक्षं प्रजपेद् बुधः। अथवा चैकलक्षं तु श्रुतिप्रोक्तेन कर्मणा॥

(देवीभागवत ११।२१।५)

'आत्मशुद्धिके लिये विद्वान्को तो तीन लाख अथवा एक लाखा गायत्रीका जप करना चाहिये।'

> आत्मनः शोधनार्थाय स्रक्षत्रयं जपेद् वुधः । अथवाप्यष्टस्रक्षं तु गायत्रीं श्रुतिचोदिताम् ॥ चतुर्विशतिस्रक्षं वा याज्ञवस्क्यमतं यथा ॥

(विश्वामित्र)

## गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये आत्मशुद्धिकी आवश्यकताः

आत्मशुद्धि विना कर्तुर्जपहोमादिकाः क्रियाः। निष्फलास्तास्तु विश्वेयाः कारणं श्रुतिचोदितम्॥ तपसा तापयेद्देहं पितृन् देवांश्च तपयेत्। तपसा स्वर्गमाप्नोति तपसा विन्दते महत्॥ क्षत्रियो बाहुवीर्येण तरेदापद् आत्मनः। धनेनन वैदयः शुद्धस्तु जपोद्दोमेद्विजोत्तमः॥ अतएव तु विषेन्द्र ! तपः कुर्यात् प्रयत्नतः । शरीरशोषणं प्राहुस्तावसा तप उत्तमम् ॥ शोधयेद्विधिमार्गेण कुच्छ्रचान्द्रायणादिभिः ॥ (देवीभागवत ११।२१।६-१३)

'आत्म-शुद्धि किये बिना जपकर्तांके समस्त हवनादिकर्म व्यर्थ हो जाते है। तपस्याके द्वारा शरीरको तपाना और देवतां-पितरोंका तपण करना मनुष्यमात्रका कर्तव्य है। तपस्यासे स्वर्गकी प्राप्ति और महान् फलकी प्राप्ति होती है। क्षत्रिय बाहु-बलसे, वैश्य धन-बलसे, शूद्र द्विजातिमात्रकी सेवासे एवं बाह्मण भी जप-हवन आदिके द्वारा अपना आत्मोद्धार कर सकता है। इसीलिये हे द्विजेन्द्र मुने! प्रयत्न-पूर्वक तप करना चाहिये। तपस्याके द्वारा शरीरको सुखा देना ही उत्तम शारीरक तप है। अथवा कृच्छ्र, चान्द्रायण आदि व्रतोंके द्वारा भी शरीर-शुद्धि करना चाहिये।'

## पुरश्चरणकर्ताके लिये अन्नका गुद्धिप्रकार

अयाचितोञ्छ गुक्लाख्य भिक्षावृत्तिच तुष्टयम् । तान्त्रिकैवैदिकैश्चैवं प्रोक्ताऽत्तस्य विशुद्धता ॥ भिक्षात्रं शुद्धमानीय कत्वा भागच तुष्टयम् । एकं भागं द्विजेभ्यस्तु गोष्रासस्तु द्वियीयकः ॥ अतिथिभ्यस्तृतीयस्तु तदूष्वं तु स्वभार्ययोः ।

(देवीभागवत ११।२१।१४-१६)

'तानित्रकोंने एवं वैदिकोंने चार प्रकारकी अन्नकी जीविका बतलायी है—अयाचित वृत्ति, उञ्छ वृत्ति, शुक्त वृत्ति और भिन्ना-वृत्ति। इस प्रकारके पवित्र अन्नको भिक्षाके द्वारा प्राप्त कर उस विशुद्ध अन्नको पुनः चार भागोंमें बाँटें। उनमें एक भाग तो ब्राह्मणों को, दूसरा भाग गौको, तीसरा भाग अतिथिको और चौथे भागको स्वयं और अपनी पत्नी दोनों स्वयं अन्नप्रहण करें।'

> अयाचितोङ्छगुक्लश्च मिक्षावृत्तिचतुष्टयम् । तान्त्रिकैचैंदिकैश्चेष अन्नगुद्धिः प्रकीर्तिता ॥ अन्नानुसारकर्माणि बुद्धिः कर्मानुसारतः॥

पललस्पर्शमात्रेण तपो दहति निश्चितम्। भिक्षान्नं शुद्धमानीय कृत्वा भागचतुष्टयम्॥ एकभागो द्विजार्थाय गोप्रासाय द्वितीयकः। आतिथ्याय तृतीयश्च तुरीयस्तु स्वकीयकः॥

(विश्वामित्रकलप)

अयाचित-उञ्छते प्राप्त (स्वामीके द्वारा धान्यादिको काटकर ले आनेपर खेतमें पड़ हुए वालियोंका नाम उञ्छ है ''उञ्छः कणश आदानं कणशाद्यर्जनं शीलम्") सात्विक गहस्यके यहाँसे प्राप्त अन्न शुक्लके नामसे प्रसिद्ध है तथा भिक्षावृत्तिसे प्राप्त अन्न, ये सभी चारों प्रकारसे प्राप्त अन्न तान्त्रिक तथा वैदिक दोनों विधियोंसे शुद्ध माने गये हैं।

अन्नके अनुसार कर्मशुद्ध होते हैं और कर्मके अनुसार बुद्धि शुद्ध होती है।

मांसके स्पर्शमात्रसे निश्चित ही तपस्या नष्ट हो जाती हैं अतः भिक्षात्र लाकर उसका चार भाग करे एक भाग ब्राह्मणके लिये दूसरा भाग गौके लिये तीसरा भाग अतिथिके लिये और चौथा भाग अपने लिये श्रेष्ठ होता है।

### गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये भोजनार्थ ग्रासका प्रमाण और उसकी संख्या

आश्रमस्य यथा यस्य कृत्वा प्रासिविधि कमात् ॥
आदी क्षिण्त्वा तु गोमूत्रं यथाशक्ति यथाक्रमम् ।
तदृध्वं प्राससंख्या स्याद्वानप्रस्थगृहस्थयोः ॥
कुद्धकुटाण्डप्रमाणं तु ग्रासमानं विधीयते ।
अव्ही प्रासा गृहस्यस्य वनस्थस्य तद्धकम् ॥
ब्रह्मचारी यथेष्टञ्च गोमूत्रविधिपूर्वकम् ।
प्रोक्षणं नववारं च पड्वारं च त्रिवारकम् ॥
निद्धिद्धं च करं कृत्वा साविशीं च तदित्यृचम् ।
मन्त्रमुच्चार्य मनसा प्रोक्षणे विधिष्ट्यते ॥
(देवीभागवत ११।२१।१६-२०)

'जिस आश्रममें ग्रास (कवर) की जो विधि निश्चित हो तदनुसार ग्रास-क्रमका विभाजन करके स्वयं भोजन करे। सर्वप्रथम यथाशक्ति उसी अन्नपर गोमूत्र छिड़के, पश्चात् गृहस्थ और वानप्रस्थी के ग्रासकी संख्या निश्चित करनी चाहिये। प्रत्येक ग्रासका परिमाण मुर्गाके अण्डाके सहश कहा गया है। गृहस्थके लिये आठ ग्रास और वानप्रस्थीके लिये चार ग्रास भक्षण करनेका विधान है। ब्रह्मचारी यथेष्ट ग्रास भक्षण कर सकता है। ब्रह्मचारी सर्वप्रथम गोमूत्रकी विधि सम्पन्न करे, पश्चात् वह नव, छः अथवा तीन वार गायत्री मन्त्र द्वारा अन्नका प्रोक्षण करे। गायत्री-मन्त्र पढ़ते समय अँगुलियाँ अस्त-व्यस्त न होने पावें। मन्त्रोंका उच्चारण करके मनसे प्रोक्षण करने की यह विधि कही गयी है।'

कुक्कुटाण्डप्रमाणं तु त्रासमानं विधीयते।
द्वयष्टी त्रासा गृहस्थस्य वाप्तस्थस्तद्धंकम् ॥
व्रह्मचारी यथेष्टं च गोमूत्रविधिपूर्वकम् ॥
प्रोक्षणं नववारं स्यात् षड्वारं च त्रिवारकम् ॥
अिच्छदं च करं कृत्वा सावित्रीं च तदित्यृचम्।
मन्त्रमुचार्यमनसा उक्तमार्गेण प्रोक्षयेत्॥
(विश्वामित्रकल्प)

### गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये आहारका नियम

अदाक्तो वापि दाक्तो वा आहारे नियते कृते।
पण्मासे तस्य सिद्धिः स्याद् गुरुमिकरतः सदा॥
एकाहं पञ्चगब्याद्यी होकाहं मारुतादानः।
एकाहं ब्राह्मणान्नाद्यी गायत्रीजपकर्मणि॥

(विश्वामित्रकल्प)

जपकर्ता समर्थ हो या असमर्थ किन्तु आहार के नियत होनेपर छः महीनेमें उसकी गायत्रीकी. सिद्धि निश्चित है साथ ही उसे अविरल गुरुभक्ति भी मिलती है।

गायत्री जप कार्यमें एक दिन पञ्चगव्य पान एक दिन वायु पान तथा एक दिन ब्राह्मणात्र भोजन प्रशस्त माना गया है।

# गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये वर्ज्य आहार

लवणं क्षारमाम्लं च गुजनादि निपेधितम्। तांवूलं च द्विभुक्तिश्च दुष्टवासं प्रमत्तताम्॥ श्रुतिस्मृतिविरोधं च जपं रात्रौ विवर्जयेत्॥ श्राद्धादेरनुरोधेन जपं यदि त्यजेन्नरः। स भवेद्दे वताद्रोद्दी पितॄन् सप्त नयेदथ॥ (विश्वामित्रकल्प)

'गायत्री पुरश्चरणकर्ताके लिये नमक, क्षार, खट्टा-तीता, गाजर आदि आहार निषिद्ध हैं। ताम्बूल, दो बार भोजन, दुर्जनोंका सहवास, पागलपन, श्रुति और स्मृतिका विरोध और रात्रिमें जपानिषद्ध हैं। जो पुरश्चरणकर्ता श्राद्धादिके कारण जपका त्याग करता है, वह देवद्रोही होता है और अपनी सात पीढ़ीको नरकमें ले जाता है।

पुरश्चरणकर्ताके लिये निकृष्ट अन्न चौरो वा यदि चाण्डालो वैदयः क्षत्रस्तथैव च । अन्नं दद्यात्तु यः कश्चिद्धमो विधिष्ट्यते ॥ (देवीभागवत ११।२१।२१)

'घोरीका अन्न, चाण्डालका अन्न, वैश्यका अन्न और क्षत्रियका अन्न निकृष्ट कहा गया है।'

### गायत्रीपुरश्चरणकर्ताको शृद्धके अन्नभक्षण आदिसे नरककी प्राप्ति

श्द्रान्नं श्द्रसम्पर्कं श्र्द्रेण सहाशनम्।
ते यान्ति नरकं घोरं यावचन्द्रदिवाकरौ॥
((देवीभागवत ११।२१।२२))

'जो पुरश्चरणकर्ता शूद्रोंके घर भोजन करते हैं, उनके साथ उठते-१४ गा॰ र॰ बैठते हैं अथवा उनकी पङ्क्तिमें बैठकर भोजन करते हैं, वे तबतक नरकमें स्थित रहते हैं, जबतक सूर्य और चन्द्रमाका अस्तित्व है।

## गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके लिये नित्य अनुष्ठेय धर्म

क्षीराहारी फलाशी वा शाकाशी वा इविष्यभुक। भिक्षाशी वा जपेद विद्वान् छच्छ्रचान्द्रायण।दिकृत्।। लवणं क्षारमम्लञ्ज गुञ्जनं कांस्यभोजनम्। ताम्बूलं च द्विभुकञ्च दुष्टवासः प्रमत्तनम्।। श्रुति स्मृतिविरोधं च जपं रात्रौ विवर्जयेत्। वृथा न कालंगमयेर् चतस्त्री स्वापवादतः॥ गमयेद्देवतापूजा स्तीत्रागमविलोकनैः भूशस्या ब्रह्मचारित्वं मौनचर्या तथैव च॥ नित्यं त्रिपवणस्नानं शुद्रकर्म विवर्जनम्। नित्यपूजा नित्यदानमानन्दस्तुति कीर्तनम्॥ नैमित्तिकार्चनं चैव विश्वासो गुरुरेवयोः। जवनिष्ठस्य धर्मा ये द्वादशैते सुसुद्धिदाः॥ नित्यं सूर्यमुपस्थाय तस्य वाभिमुखो जपेत्। देवता प्रतिमादौ बा वही वाऽभ्यच्यं तन्मुखः ॥ स्नानपुजाजपध्यान होमतर्पणतत्परः निष्कामो देवतायाञ्च सर्वकर्मनिवेदकः॥ पवमादींश्च नियमान् पुरश्चरणकृचरेत्।

(देवीभागवत ११।२३।२१।२६)

दुग्वपायी, फलाहारी, शाकाहारी, हिवष्यभोजी, भिक्षात्रभोजी, कुच्छ्रचान्द्रायणादिव्रत करनेवाले विद्वान्को जप करना चाहिए। नमक, क्षार तथा खट्टा पदार्थ, गाजर, कांस्यपात्रमें भोजन, ताम्बूल, दो बार खाकर, कुत्सित वस्त्र पहनकर तथा प्रमत्त होकर, श्रुति और स्मृतिसे विरुद्ध जप रात्रिमें नहीं करना चाहिए। द्यूत, स्त्रीसम्भोग तथा निद्रादिसे व्यर्थमें समय नहीं बिताना चाहिए, अपितु काल-थापन, देव-पूजन, स्तोत्र-पाठ तथा शास्त्रादि चर्चासे करना चाहिए। भू-शयन, ब्रह्मचर्य-व्रत, मौन, नित्यप्रति त्रैकालिक स्नान, श्रूद-कर्मका स्याग, नित्यपूजा, नित्यदान, आनन्द, स्तुति, कीर्तन, नैमित्तिक पूजन

तथा गुरु और देवतामें विश्वास ये बारह नियम — धर्मजपनिष्ठके लिए सिद्धिप्रद कहे गये हैं। नित्य सूर्योपस्थान करके या सूर्याभिमुख होकर जप करना चाहिए, देव-प्रतिमा तथा अग्निका पूजन कर या तन्मुख होकर, स्नान-पूजा-जप-ध्यान-होम-तर्पणादिमें तत्पर, निष्कामभावसे सभी कर्मोंको देवार्पण करना इत्यादि नियमोंको पुरश्चरणकर्ता अवश्य करे।

क्षीराहारी फलाशी वा शाकाशी वा हविष्यभुक्। भिक्षाक्षी वा जपेद् यहा कुन्छ्रनान्द्रायणादिकत्॥ भूशस्या ब्रह्मचारित्वं मौनचर्या तथैव च। नित्यं त्रिपवणं स्नानं क्षुद्रकर्मविवर्जनम्॥ नित्यपुजा नित्यदानमानन्दस्तुतिकीर्तनम्। नेमित्तिकार्चनं चैव विश्वासो गुरुदेवयोः॥ जपो निष्ठा हादसौते धर्माः स्युर्मन्त्रसिद्धिदाः॥

(वंशम्पायनसंहिता)

'क्षीरका आहार करनेवाला, फलाहारी, हविष्यभोजी, भिक्षान्न-भोजी या कुच्छ्रचान्द्रायणादिवत करनेवाला गायत्री-मन्त्रका जप करे।

पृथ्वी पर शयन करना, ब्रह्मचर्य धारण करना, मौन रहना, नित्य प्रति प्रातः मध्याह्न तथा सायंकाल तीनों समयमें स्नान करना, करना, नीचकर्मका परित्याग करना, नित्य पूजा करना, नित्य दान करना, आनन्दपूर्वक स्तुति और कीर्तन करना, नैमितिक पूजा करना, गृह तथा देवतामें विश्वास करना और जपमें विश्वास करना इन बारह गुणोंसे सम्पन्न व्यक्तिके मन्त्र सिद्धिदायक होते हैं।

भूशस्या ब्रह्मचारित्वं मौनचर्यास्तथैव च ।
नित्यं त्रिषवणं स्नानं क्षुद्रकर्म विवर्जनम् ॥
नित्यपूजा नित्यदानमानन्दस्तुतिकीर्तनम् ।
नैमित्तिकार्चनं चैव विश्वासो गुरुदेवयोः॥
जपनिष्ठा द्वादशैते धर्माः स्युर्मन्त्रसिद्धिदाः।
नित्यं सूर्यमुपस्थाय तस्य चाभिमुखो जपेत्॥
देवताप्रतिमादौ वा बह्नौ वाऽभ्यच्यं तन्मुसः।
स्नान-पूजा-जपध्यान द्वोमत्रपणतत्परः॥

पृथिवीशयन, ब्रह्मचर्य-पालन, मौनघारण, नित्य त्रिकाल स्नानः विनिन्दत कर्मोका त्याग, नित्य पूजा, नित्य दान, आनन्दपूर्वक भगव-

रस्तुति और भगवत्कीर्तन, नैमित्तिक पूजन, गुरु तथा देवतामें विश्वास एवं जपमें निष्ठा ये उपर्युक्त बारह धर्म गायत्री-मन्त्रमें सिद्धिदायक माने गये हैं।

नित्य सूर्योपस्थान करके सूर्याभिमुख होकर गायत्रीका जप करना चाहिये।

देवप्रतिमाके आगे अग्निकी पूजा करके अग्निके सम्मुख स्नान-पूजन-जप-ध्यान-होम तथा तर्पणादि कार्यमें संलग्न होना चाहिये।

> निष्कामो देवतानां च सर्वकर्मनिवेदकः। एवमादींश्च नियमान् पुरश्चरण कृचरेत्॥

(विश्वामित्रकल्प)

'भूशय्या, ब्रह्मचर्यपालन, मौनव्रतघारण, प्रतिदिन विकाल स्नान और क्षुद्र कर्मोंका त्याग करना चाहिये। नित्य पूजा, नित्य दान, आनन्दमग्न होकर देवी-देवताओंका स्तवन और कीर्तन, नैमित्तिक देवार्चन, गुरु एवं देवतामें विश्वास तथा जपमें निष्ठा—ये बारह नियम पुरश्चरणकर्ताको निष्कामभावसे अपने समस्त कर्मका समर्पण देवताओंको करना चाहिये और ऐसे ही नियमोंका पालन करनाः चाहिये।

## गायत्रीपुरश्चरणकर्ताके नियम

आमध्याहं जपं कुर्यादुपांशुं वाथ मानसम्। हिविष्यं निशि भुक्षीत त्रिःस्नाय्यभ्यक्षवर्जितः ॥ व्यव्रताऽलस्यिनष्ठीवकोवपादप्रसारणम् । अन्यभाषां त्यजेक्षे च जपकाले त्यजेत्सुधीः ॥ स्त्रीशृद्धभाषणं निन्दां ताम्बूलं शयनं दिवा। प्रतिव्रहं नृत्यगीते कौटिख्यं वर्जयेत् सदा॥ भूशय्या ब्रह्मचर्यं च त्रिकालं देवतार्चनम्। नैमित्तिकार्चनं देवस्तुतिं विश्वासमाश्रयेत्॥ प्रत्यहं प्रत्यहं तावन्नैव न्यूनाधिकं कचित्। प्रवं जपं समाष्यन्ते दशांशं होममाचरेत्॥

(मन्त्रमहोदघि )

'मद्याह्न पर्यन्त उपांशु जप करे अथवा मानसिक जप करे, रातिमें हिविष्यात्र भोजन करे, विना तेल लगाये तीन वार स्नान करे।
विद्वान्को चाहिये कि वह विशेषकर जपके समय व्यग्रता, आलस्यः
थूकना, कोच करना, पैर फैलाना तथा अन्य भाषाका परित्याग कर
दे। स्त्री-शूद्रादिकोंसे भाषण, परिनन्दा, ताम्बूल भक्षण, दिनका शयनः
दान लेना, नृत्य, गीत तथा कुटिलताका त्याग करे। भूमिमें शयनः
बह्मचर्यका पालन, तीनों समय देवपूजन, नैमित्तिक पूजन, देवस्तुति
तथा विश्वासका आश्रयण करे। प्रतिदिन बराबर जप करे, कभी भी
कम या अधिक न करे, इस प्रकार जप की समाष्तिमें दशांश हवन करे।

मैथुनं तत्कथालापं तद्गोष्ठीः परिवर्जयेत्। ऋतुकालं विना मन्त्री स्वस्त्रियं नैव गच्छति ॥ कौटिल्यं क्षौरमभ्यक्षमिनवेदितभोजनम्। असङ्कल्पितकृत्यं च वर्जयेग्मद्दनादिकम् ॥ स्नायाच्च पञ्चगन्येन केवलामलकेन वा। श्रुतिस्मृतिपुराणोक्तर्मन्त्रैः स्नायान्त्रिरूतरम् ॥ मन्त्रजतान्नपानोयैः स्नानाचमनभोजनम् । स्नानं त्रिषवणं प्रोक्तमशक्तो द्विः सकृत्तथा ॥ उत्तस्नातस्य फलं नास्ति न चातर्पयतः पितृन् । अपवित्रकरो नग्नः शिरसि प्रावृतोऽपि वा ॥ प्रलपन् प्रजपेद्यावत्तावित्रिष्फलमुच्यते ।

(रामार्चनचन्द्रिका)

मन्त्रजापकको चाहिये कि वह मैथुन, मैथुनसम्बन्धी बातें, मैथुनस्यस्या गोष्ठीका परित्याग करे साथ ही ऋतुकालके बिना अपनी स्त्रीका गमन भी न करे। कुटिलता, क्षौरकर्म, तैलादिमर्दन, विना निवेदन किया हुआ भोजन, बिना बिचारा हुआ कार्य तथा उबटनादिका भी परित्याग करे। पञ्चगच्य तथा आमलकसे स्नान करे, श्रुति-स्मृति पुराणोक्तमन्त्रोंसे निरन्तर स्नान करे: मन्त्रजापक तीन बार स्नान करे। असमर्थ हो तो दो बार नहीं तो एक ही बार स्नान करे। बिना स्नान किये, बिना पितरोंको तर्पण किये, अपवित्र हाथसे, नंगा या शिर ढककर, बोलते हुए जो जप किया जाता है तब वह जप निष्फल कहा गया है।

क्षारं च लवणं मांसं गुञ्जनं कांस्यभोजनम्। माषाढकी मसुरांश्च कोद्रवांश्चणकानपि॥ अन्नं पर्युषितं चैय निःस्नेहं कीटदृषितम् ।

असद्भाषणमन्यायं वर्जयेदन्यपूजनम् ॥
विना श्रमोचितं किञ्चिन्नित्यनैमित्तिकं चरेत् ।

स्त्रीश्रद्भपतितवात्य नास्तिकोच्छिप्रभाषणम् ॥
असत्यभाषणं चैय कौटिल्यं च परित्यजेत् ।
सद्भिरपि न भाषेत जपहोमार्चनादिषु ॥
साग्यतः कर्म निर्वर्थं निःस्पृहो वर्त्तितादिषु ।
वर्जयेद् गीतकाव्यादिश्रवणं नृत्यदर्शनम् ॥
परान्नं च परद्रव्यं तथैय तु प्रतिग्रहः ।
परस्त्री परनिन्दां च मनसापि विवर्जयेत् ॥
जिह्ना दग्धा परान्नेन करौ दग्धौ प्रतिग्रहात् ।
परस्त्रीभिर्मनो दग्धं मन्त्रसिद्धः कथं भवेत् ॥

(पुरश्चरणदीपिका)

जप-होम और पूजनादि कार्योमें क्षारपदार्थ, नमक, मांस, गाजर, कांस्यपात्रमें भोजन, उड़द, आढक, मसूर, कोदो, चना, बासी अन्न, मृतादिसे रहित अन्न, कीटादिसे दूषित अन्न, असत्यभाषण, अन्याय-कार्य तथा दूसरेका पूजन नहीं करना चाहिए। बिना परिश्रमके उचित नित्यनैमित्तिक कार्यको करना चाहिए। स्त्री, शूद्र, पतित, न्नात्य, नास्तिकादिसे भाषण न करे तथा जूठे मुँहसे न बोले। असत्यभाषण तथा कुटिलताका परित्याग करे। सज्जनोंसे भी न बोले, वाणीको नियन्त्रित कर, कर्मको समाप्त कर सभी कार्योमें निस्पृह रहे। गीत, काव्यादिका श्रवण न करे। नृत्य न देखे। परान्न, परद्रव्य, दूसरेका दान, परायी स्त्री, परनिन्दा आदिको मनसे ही परित्याग करे। परान्नभोजनसे जीभ जल जाती है, दान लेनसे हाथ दग्ध हो जाते हैं, परस्त्री चिन्तनसे मन दग्ध हो जाता है। ऐसी स्थितिमें मन्त्रकी सिद्ध कसे सम्भव है?

उष्णीषी कञ्चुकी नग्नो मुक्तकेशो गलावृतः। अशुचिरपवित्रकरः प्रलपन्न जपेत् कचित्॥ एकवस्त्रो न भुञ्जीत न कुर्याद्देवतार्चनम्। न कुर्यात् पितृकार्याणि दानं द्दोमं जपं तथा॥

(रामार्चन्चिन्द्रका)

'शिर बांधे हुए, बंडी पहने हुए, नग्न, शिखा खोले हुए, कण्ठमें

वस्त्र लगाये हुए, अपिवत्र शरीरसे, अपिवत्र हाथसे और बोलते हुए जप नहीं करना चाहिये। एक वस्त्र पहनकर भोजन, देवपूजन, पितृ-कर्म, दान, होम और जप नहीं करना चाहिये।

> उष्णीषी कञ्चुकी नग्नो मुक्तकेशो गलावृतः। अपवित्रकरोऽशुद्धो विलपन्न जपेत् क्वचित्॥ क्रोधं मदं श्रुतं त्रीणि निष्ठीवन विज्नुम्भणे। दर्शनं च श्व नीचानां वर्जयेत् जपकर्मणि॥ आचामेत् सम्भवे तेषां समरेद्वा मां त्वया सह। ज्योतीषिं च प्रपद्येद्वा कुर्याद्वा प्राणसंयमम्॥

'पगड़ी पहनकर, कुर्ता पहनकर, नग्न होकर, शिखा खोलकर, कण्ठको वस्त्रसे लपेटकर, अपवित्र हाथकर, अशुद्ध होकर और रुदन करते हुए कभी जप 'न करे। कोघ करना, मद करना, छींकना, यूकना, जभाई लेना, कुत्ताका स्पर्श करना और नीच मनुष्योंको देखना—ये सब जपमें त्याज्य हैं। यदि इन कार्योंमें त्रुटि हो जाय, तो पुरुष आचमन करे अथवा तुम्हारे सहित मेरा स्मरण करे अथवा तारागणोंको देखे अथवा प्राणायाम करे।'

पतितानामन्त्यजानां दर्शने भाषणे श्रुते।
श्रुतेऽधोवायुगमने जृम्मणे जपमुत्स्जेत्।।
तथा तस्य च तत्प्राप्ती प्राणायामं षडङ्गकम्।
कृत्वा सम्यग्जपेच्छेषं यद्वा स्योदिद्शनम्॥
उष्णीषी कञ्चुकी नग्नो मुक्तकेशो गणावृतः।
अपवित्रकरोऽशुद्धः प्रस्रपन्न जपेत् कवचित्॥

(वैशम्पायनसंहिता)

'पितत तथा अन्त्यजोंके दर्शन होने पर तथा उनके वचन सुनने पर, छींक आने पर, अपानवायु निकलने पर और जँभाई आने पर जप न करे। जपके फललाभार्थ षडङ्ग प्राणायाम करके या सूर्यादिका दर्शन करके अच्छी तरहसे शेष जप करे। पगड़ी बाँधकर, कुर्ता पहनकर, नंगा, केश विखराकर, लोगोंसे घिरा हुआ, अपवित्र हाथ या अशुद्धावस्थामें और बोलते हुए कहीं भी जप न करे।'

आलस्यं जुम्भणं निद्रां क्षुतं निष्ठीवनं भयम् । नीचाङ्गस्पर्शनं कोपं जपकाले विवर्जयेत् ॥ ब्यव्रताऽऽलस्यनिष्ठीव कोधपाद प्रसारणम् । अन्यभाषां मृषा चैव जपकाले त्यजेतसुधीः॥

'विद्वान्को चाहिये कि वह जपकालमें आलस्य, जँभाई, निद्रा, छोंकना, थूकना, भय, गुप्ताङ्गका स्पर्श करना, और कोघ करना त्याग दे। व्यग्रता, आलस्य, थूकना, कोघ, पाँव फैलाना, दूसरों-से बात करना और मिथ्या भाषण करना आदिका परित्याग कर दे।'

अनासनः शयानो वा गच्छन् अञ्जान पव वा।
अप्रावृतो करो कृत्त्रा शिरसा प्रावृतोऽपि वा॥
चिन्ताब्याकुलचित्तो वा शुब्धो भ्रान्तः शुधान्वितः।
रथ्यायामशिवस्थाने न जपेत्तिमिरालये॥
उपानद् गृढपादो वा यानशय्यागतोऽपि वा।
प्रसार्य न जपेत्पादा बुत्कटासन पव च॥
न यज्ञकाष्टे पाषाणे न भूमो नासने स्थितः।
(तन्त्रसार)

'बिना आसन; सोये हुए, चलते हुए, खाते हुए, हाथोंको बिना उके, या शिर ढककर, चिन्तासे व्यग्न चित्त हो, क्षुव्वावस्थामें, भ्रान्ता- वस्थामें, भूखसे व्याकुल अवस्थामें, मार्गमें अपिवत्र स्थानमें, अन्वकार गृहमें, जूता पहना हुआ, यान या शथ्या पर बैठकर, पैरको फैलाकर, चीभत्स आसन पर, यज्ञकाष्ठ पर, पत्थर पर, भूमि पर, बिना आसन पर बैठे जप नहीं करना चाहिये।

अनासनः रायानो वा गच्छंतुत्थित एव वा। रथ्यायामिरावे स्थाने न जपेत् तिमिरान्तरे॥ प्रसार्य न जपेत् पादौ कुकुटासन एव वा। यानराय्याधिकढो वा विन्ता न्याकुलितोऽथवा। राकश्चेत् सर्वमेवैतद्शकः शक्तितो जपेत्॥

'बिना आसन, शयन करते, चलते, उठते, मार्गमें, अमङ्गल स्थान-मैं और अन्धकारमें जप न करे। पैरोंको फैलाकर अथवा मुर्गाके आसनसे जप न करे। सवारी पर अथवा खाट (पलंग) पर बैठकर, चिन्तासे व्याकुल होकर, समर्थ हो तो—इन सबसे बचकर जप करे। असमर्थ हो तो शक्तिके अनुसार जप करे। वदन्न गच्छन्न स्वपन्नान्यत् किमपि संस्मरन् । न श्चुज्जम्भणहिकादिविकली कृतमानसः॥ मन्त्रसिद्धिमवाप्नोति तस्मायत्नपरो भव।

(नारदपञ्चरात्र)

'बातें करते, मार्गमें चलते, निद्रा लेते, दूसरी बातका स्मरण करते अथवा चींक, जँभाई और हिचकी आदिके द्वारा चश्वलित्त होकर जप करनेसे मन्त्रसिद्धि नहीं होती। अतः जप करते समय सावघान रहना चाहिये।'

न च क्रमन्न विद्दसन्न पार्श्वमवलोकयन्।
ना(नो)पाश्चितो न जरूपंश्च न प्रावृत्य शिरस्तथा।।
न पदा पदमाकम्य न चैव द्वि यथा करै।
न चासमादितमना न च संश्चाययन् जपेत्॥
प्रच्छन्नानि च दानानि ज्ञानं च निरद्वङ्कृतम्।
जप्यानि च सुगुप्तानि तेषां फलमनन्तकम्॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्नयसमृति ७।१३१।१३३ )

'चलते हुए, हँसते हुए, अपने समीप अगल-बगलमें देखते हुए, मुक्कर बोलते हुए, शिरको ढककर, पैरको पैर पर रखकर और हाथको हाथ पर चढ़ाकर जप नहीं करना चाहिये। न किसीको सुनाते हुए जप करना चाहिये।

तिष्ठंश्चेद्वीक्ष्यमाणोर्कमासीनः प्राङ्मुखो जपेत्। प्रागत्रेषु कुरोष्वेवमासीनश्चासने शुभे॥ नात्युच्छिते नातिनीचे दर्भपाणिः सुसंयतः। जप एव दि कर्त्तब्य एकात्रमनसा तथा॥

( बृहद् योगियाज्ञवल्बयस्मृति ७।१३४।१३६)

'यदि बैठा हुआ हो तो पूर्वाभिमुख बैठकर सूर्यको देखता हुआ जप करे। जिनका अग्रभाग पूर्वकी ओर हो ऐसे कुशोंके शुभासन पर बैठे।'

ध्यायेच्च मनसा मन्त्रं जिह्नोष्ठौ न विचालयेत्।

भनसे गायत्रीदेवीका ध्यान करते हुए मुखसे मन्त्रका धीरे-धीरे उच्चारण करे। सिर और ग्रीवाको न कँपाये तथा दाँतोंको न दिखाये।' न कम्पयेच्छिरो ग्रीवं दन्तान्नैव प्रकाशयेत्।।
यक्षराक्षसभूताति सिद्धविद्याधरोरगाः।
द्दरन्ति प्रसमं यस्मात्तस्माद् गुप्तं समाचरेत्।।
( बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ७।१४०-१४१ )

'मन्त्रका मनसे घ्यान करे और जिल्ला तथा ओष्ठको नहीं चलावे। शिर और गर्दनको न कँपाये (हिलाये) और दाँतोंको न दिखाये। उपर्युक्त दोपोंके रहने पर यक्ष, राक्षस, भूत, सिद्ध, विद्याधर तथा सर्प—ये सभी हठात् जपके फलको अपहरण कर लेते हैं। अतः गायत्री-मन्त्रको गुष्त रखना चाहिये।'

जपकाले न भाषेत वतहोमादिकेषु च।

पतेष्वेवावद्यकं तु यद्यागच्छेद् द्विजोत्तमः ॥

अभिवाद्य ततो विप्रं योगक्षेमं च कीर्तयेत्।

स्त्रीद्युद्धपतितांश्चेव पाषण्डिनं रजस्वलाम् ॥

जपकाले न भाषेत वतहोमादिकेषु च।

यदि वाग्यमलोपः स्याज्ञपादिषु कथञ्चन ॥

व्याहरेद्वैष्णवं मन्त्रं स्मरेद्वा विष्णुमव्ययम् ।

त्ष्णीमासीत तु जपंश्चाण्डालपतितादिकान् ॥

हष्ट्वा तीर्थमुपस्पृश्य भाष्य स्नात्वा पुनर्जपेत्।

आचम्य प्रयतो भृत्वा जपेदशुचिदर्शने॥

सौरान् मन्त्रान् यथोत्साहं पावमानीश्च द्याक्तितः।

रौद्रपिज्यासुरान् मन्त्रान् राक्षसानभिचारिकान् ॥

व्याहत्यालम्य चात्मानमपः स्पृष्ट्वान्यदाचरेत्।

ऊर्ध्वं यत्कुकते कर्म तद्भवत्ययथायथम्॥

(बृहद् योगियाज्ञवल्क्यस्मृति ७।१४६-१५२)

'जपके समयमें, व्रत और हवन आदिके समय नहीं बोलना चाहिये। जप आदि कार्यों में संल्लग्न होनेके समय यदि उत्तम द्विज आ जाये, तो उस विव्रको नमस्कारकर उससे योगक्षेम पुछे। स्त्री, शूद्र, पतित, पाखण्डी और रजस्वला स्त्रीसे जप, व्रत एवं हवनादिके समय नहीं बोलना चाहिये। कदाचित् जप-कालमें मौन भङ्ग हो जाय तो विष्णु-सम्बन्धी मन्त्रोंका उच्चारण अथवा भगवान् विष्णुका स्मरण करना चाहिये। चाण्डाल-पतितादिकोंको जप करते समय देखकर मौन हो जाना चाहिये, स्पर्श हो जाने पर पवित्र जलका स्पर्श करे तथा उनसे

भाषणकर लेने पर स्नान करके जप करना चाहिये। अपिवत्र वस्तुके दृष्टिगोचर होने पर आचमन करे और सावधान होकर पुनः जप करें। पश्चात् यथाशक्ति सौर मन्त्र और पवमानसूक्तका पाठ करना चाहिये। गायत्री-मन्त्रके जपके समय यदि रुद्र-पितर-असुर-राक्षस तथा अभिचारक मन्त्रोंके उच्चारण कर लेने पर हृदयस्थ परमात्माच्का स्मरण करे और पिवत्र जलका स्पर्श करे पश्चात् पुनः जप करें। यदि उपर्युक्त नियमोंका उल्लङ्घन कर जप किया जायगा तो वह निष्फल ही होगा।

सक्रदुच्चरिते शब्दे प्रणवं समुदीरयेत्। शोक्ते पारशवे शब्दे प्राणायामं सकृच्चरेत्॥ बहुप्रलापी आचम्य न्यस्याङ्गानि ततो जपेत्। क्षतोऽष्येवं तथाऽऽस्पृष्ट्य स्थानानां स्पर्शनेन च ॥ पवमादींश्च नियमान् पुरश्चरणकृच्चरेत्। विण्मूत्रोत्सर्गशङ्कादियुक्तः कर्म करोति यत्॥ जपार्चनादिकं सर्वमपवित्रं भवेत् प्रिये। मालिनाम्बर केशादि मुखदौर्गनध्य संयुतः।। यो जपेत्तं दहत्याशु देवता गुप्तिसंस्थिता। आलस्यं जम्भणं निद्रां क्षुतं निष्ठीदनं भयम्।। नीचाङ्गस्पर्शनं कोपं जपकाले विवर्जयेत्। एवमुक्तविधानेन विलम्बत्वरितं विना ॥ उक्तसंख्यं जपं कुर्यात्पुरश्चरण सिद्धये। देवतागुरुमन्त्राणामैक्यं सम्भावयन् धिया॥ जपेदेकमनाः प्रातःकालं मध्यन्दिनाविध । यत्संख्यया समारम्धं तज्जप्तस्यं दिनेदिने॥ यदि न्यूनाधिकं कुर्याद् व्रतस्रष्टो भवेन्नरः। इते जपस्तु कल्पोकस्त्रेतायां द्विगुणो मतः॥ द्वापरे त्रिगुणः प्रोक्तश्चतुर्गुण जपः कलौ।

(तन्त्रसार)

पुरश्चरणकर्ताको चाहिये कि वह इन नियमोंका पालन करे यथा एक शब्द बोलने पर ॐकारका उच्चारण करे, अपशब्द भाषण करने पर एक बार प्राणायाम करे, बहुत बोलने पर आचमन कर तथा अङ्गन्यास कर तब जप करे, छींक आने पर तथा अस्पृश्य अङ्गोंको स्पर्श कर आचमन करके तथा अङ्गन्यास करके जप करे।

भगवान् शंकरजी कहते हैं कि हे प्रिये! जो शौच तथा मूत्रोत्सर्गसे युक्त होकर जप तथा पूजनादि कार्य करता है वे सभी कार्य अपिवत्र
हो जाते हैं। मिलन वस्त्र, मिलन केश, मुखदुर्गिन्धिसे युक्त होकर जो जप करता है तो इस जपको गुप्तरूपसे निवास करनेवाले देवगण शीझ ही जला देते हैं। जपके समय आलस्य, जँभाई, निद्रा, छींक, यूकना, भय, निम्नाङ्गका स्पर्श तथा कोघादिका परित्याग करना चाहिये। इस प्रकार कथित विधानसे शोझता तथा विलम्बके बिना पुरश्चरणकी सिद्धिके लिये संकलित जप करना चाहिए। बुद्धिसे देवता-गुरु और मन्त्रमें एकताकी भावना रखते हुए मनको एकाग्रकर प्रातःकालसे लेकर मध्याह्म पर्यन्त जप करना चाहिए। जितनी संख्या-से जप प्रारम्भ किया गया हो उतनी संख्या तक प्रतिदिन जप करे, यदि कम या अधिक जप किया जाय तो वह मनुष्य व्रतसे अष्ट हो जाता है। कृतयुगमें जपका फल कल्पोक्तानुसार ही मिलता है, त्रेतामें दिगुणित हो जाता है, द्वापरमें तिगुना और कलियुगमें चारगुणा फल जिनता है।

## पुरश्चरणकर्ताके भक्ष्याभक्ष्यका विचार

भैक्ष्यं हविष्यं शाकानि विहितानि फलं पयः। मूलं ग्रुकुर्यवोत्पन्नो भक्ष्याण्येतानि मन्त्रिणाम्॥

(शारदातिलक)

'भिक्षासे प्राप्त अन्न, हिवष्यान्न, शाक, फल, दूघ, कन्दमूल तथा जवसे बना हुआ सक्तु मन्त्रजापकोंके लिये श्रेष्ठ भक्ष्यपदार्थ माना गया है।

> चरमूलफलक्षीरद्धिभिक्षान्नसक्तवः । शाकश्चाष्टविधं चान्नं साधकस्योच्यते वुधैः॥

(पुरश्चरणदीपिका)

'विद्वानोंने साधकोंके लिये पायस, कन्द-मूल, दूध, दही, भिक्षासे प्राप्त अन्न, सक्तु (सतुआ) और शाक इन आठोंको श्रेष्ठ भक्ष्य माना है।

मृदु सोष्णं सुपक्वं च कुर्याद्वै लघुभोजनम् । नेन्द्रियाणां विकारः स्यात्तथा भुञ्जीत साधकः ॥ यद्वा तद्वा परित्याज्यं दुष्टान्नं कुत्सितं फलम् । प्रशस्तान्नं समक्तीयान्मन्त्रसिद्धिसमीद्वया ॥ पयोवतस्य सिद्धिः स्याब्लक्षणैव न संशयः॥

(नारदीये)

'साघको चाहिये कि वह स्निग्घ, गरम, सुन्दर पका हुआ स्वल्प भोजन करे, साथ ही ऐसा भोजन करे जिससे इन्द्रियमें कोई विकार उत्पन्न न हो।

मन्त्रसिद्धिकी इच्छासे साघकको जैसे-तैसे भी कुत्सित अन्न और सड़ा-गला फल अवश्य त्याग देना चाहिये, पिवत्र और स्वच्छ अन्न ही खाना चाहिये। दूघ पीनेवाले साघकका सिद्धि ही चिह्न है इसमें कोई सन्देह नहीं अर्थात् दूघ पीकर साधन करनेवालेको सिद्धि अवश्य मिलती है।

## पुरश्चरण प्रारम्भके लिये शुभ मुहूर्त

चन्द्रतारानुकूले च शुक्कषक्षे विशेषतः। पुरश्चरणकं कुर्यान्मन्त्रसिद्धिः प्रजायते॥

(देवीभागवत ११।२१।२८)

'चन्द्रमा और तारा अनुकूल हो तब विशेषकर शुक्ल पक्षमें पुरश्चरणका प्रारम्भ करनेसे मन्त्रसिद्धि प्राप्त होती है।'

> गुरुशुकोदये शुद्धे लग्ने सद्वारशोधिते। चन्द्रतारानुकूच्ये च शुक्रपक्षेविशेषतः॥ पुरश्चरणकं कुर्यानमन्त्रसिद्धिः प्रजायते॥

> > ( रुद्रयामल )

'गुरु और शुक्रके उदय होने पर शुद्ध लग्न और श्रेष्ठ वार प्राप्त होने पर चन्द्रमा एवं तारा अनुकूल हों, तब विशेषकर शुक्ल पक्षमें पुरश्चरणका प्रारम्भ करनेसे मन्त्रसिद्धि होती है।

> चन्द्रतारानुकूळे च शुक्लपक्षे शुभे दिने। आरम्भे तु पुरश्चर्यां हरी सुप्ते न चाचरेत्॥

> > (तन्त्रसार)

'चन्द्रमा और तारा अनुकूल हों तथा शुक्ल पक्ष एवं शुभ दिन हो तो पुरश्चरण प्रारम्भ करे, किन्तु देवशयनमें न करे।'

## गायत्रीपुरश्चरणके लिये शुभ मास

वैशाखे श्रावणे वापि आश्विने कार्तिके तथा। फाल्गुने मार्गशीर्षे वा मन्त्री कुर्यात् पुरस्क्रियाम्॥

'जपकर्ताके लिये वैशाख, श्रावण, आश्विन, कार्तिक, फाल्गुन अथवा मार्गशीर्ष मास पुरश्चरणके लिये शुभ है।'

--0200--

गायत्रीपुरश्चरणादिके लिये प्रशस्त तिथि
पूर्णिमा पञ्चमी चैव द्वितीया सप्तमी तथा।
त्रयोदशी च दशमी प्रशस्ता सर्वकर्मसु॥

(रामार्चनचन्द्रिका)

'पूर्णिमा, पञ्चमी, द्वितीया, सप्तमी, त्रयोदशी और दशमी ये ंतिथियाँ समस्त कर्मोंमें प्रशस्त कही गयी हैं।'

## गायत्रीपुरश्चरणके लिये त्याज्य मास, तिथि, वार आदि

ज्येष्ठाषाढौ भाद्रप्रदं पौषं तु मलमासकम् ।
अङ्गारं शनिवारं च ज्यतीपातं च वैधृतिम् ॥
अष्ठमीं नवभीं षष्ठीं चतुर्थीं च त्रयोदशीम् ।
चतुर्दशीममावस्यां प्रदोषं च तथा निशाम् ॥
यमाग्निष्दसर्पेन्द्रवसुश्रवणजन्मभम् ।
मेषकर्कतुलाकुम्भान् मकरश्चैव वर्जयेत्॥
सर्वाण्येतानि वर्ज्यानि पुरश्चरणकर्मणि।
(देवीभागवत ११।२१।२५-२८)

'ज्येष्ठ, आवाढ़, भाद्रपद, पौष और अधिक मास, मङ्गलवार, शनिवार, व्यतीपात, वैधृति, अष्टमी, नवमी, षष्ठी, चतुर्थी, त्रयो-दशी, चतुर्दशी, अमावास्या, प्रदोष, रात्रि, भरणी, कृतिका, आर्द्रा, आश्लेषा, ज्येष्ठा, घनिष्ठा, श्रवण, जन्मनक्षत्र, मेष, वृप, कर्क, तुला, कुम्भ और मकर—ये सभी महीने, दिन, योग, तिथियाँ, समय, नक्षत्र और लग्न पुरश्चरणकर्ममें वर्जित हैं।

ज्येष्ठाऽऽषाढौ भाद्रपदं पौषं तु मलमासकम् ।
गुक्भागंत्रमौद्धादि वर्जयेच प्रयत्नतः ॥
अङ्गारशनिवारौ च व्यतीपातं च वैधृतिम् ॥
अष्टमीं नवमीं पष्टीं चतुर्थीं च त्रयोदशीम् ।
चतुर्दशीममावस्यां प्रदोषं च तथा निशाम् ॥
यमाग्निकद्रसार्पेन्द्रवसु श्रवणजनमभम् ।
मेषकर्वतुलाकुम्भमकरालिकलग्नकम् ॥
सर्वाण्येतानि वर्ज्यानि पुरश्चरणकर्मणि ।

(विशष्ठसंहिता)

'ज्येष्ठ, आषाढ़, भाद्रपद, पौष, मलमास तथा गुरु और शुक-का अस्त इन सबका परित्याग पुरश्चरणकार्यमें प्रयासपूर्वक करना चिह्ये।

मङ्गलवार, शनिवार, व्यतीपात, वैधृति लग्न, अष्टमी, नवमी, घष्ठी, चतुर्थी, त्रयोदशी, चतुर्दशी, अमावास्या, प्रदोष, रात्रि, भरणी, कृत्तिका, आर्द्री, आश्लेषा, ज्येष्ठा, घनिष्ठा, श्रवण, जन्मनक्षत्र, मेष, कर्क, तुला, कुम्म, मकर और अलिक लग्नादिका परित्याग पुरश्चरण-कर्ममें अवश्य करे।

## गायत्रीपुरश्चरणके प्रारम्भमें त्याज्य तिथि, वार, मास आदि

ज्येष्ठाऽऽषाढौ भाद्रपदं पौषं तु मलमासकम्। अङ्गारशनितारौ तु ब्यतीपातं च वैधृतिम्॥ अष्टभी नवभी षष्ठी चतुर्थी चं त्रयोदशीम्। चतुर्वशीममावास्यां प्रदोषं च तथा निशि॥ यमाग्निरुद्रसर्पेन्द्रवसुः श्रबणजन्मभम् । मेषकर्कतुलाकुम्भमकरालिकलग्नकम् ॥ सर्वाण्येतानि चर्ज्याणि पुरश्चरणकर्मणि । सन्ध्यागर्जितनिर्घोषभूकम्पोस्कानिपातने । पतानन्यांश्च दिवसान् स्मृत्युक्तांश्च परित्यजेत् ॥

(विश्वामित्रकलप)

'ज्येष्ठ, आषाढ़, भाद्रपद, पौष और मलमास—ये महीने पुरश्चरणकर्ममें त्याज्य हैं। मङ्गल और शनिवार, व्यतीपात और वैवृतियोग, अष्टमी, नवमी, षष्ठी, चतुर्थी, त्रयोदशी, चतुर्दशी, अमावास्या,
प्रदोष और रात्रि, भरणी, कृत्तिका, आर्द्री, आश्लेषा, ज्येष्ठा, धनिष्ठा,
श्ववणा तथा जन्म-नक्षत्र, मेष, कर्क, तुला, कुम्भ, मकर एवं वृश्चिकलग्न—ये सभी पुरश्चरणकर्ममें वर्ज्य हैं। सायङ्काल, कुसमयमें बादलोंका गर्जन, भूकम्प, उल्कापात और स्मृतियोंमें भी कथित जो अन्यः
वर्ज्य दिन हैं, उन्हें भी पुरश्चरणकर्ममें त्याग दें।'

----

### गायत्रीपुरश्चरणके लिये श्रेष्ठ स्थान

पर्वताये नदीतीरे बिब्बमूले जलाशये। गोष्ठे देवालयेऽश्वत्थे उद्याने तुलसीवने॥ पुण्यक्षेत्रे गुरोः पार्श्वे चित्तैकायस्थलेपि च। पुरश्चरणकुनमत्री सिद्धत्येव न संशयः॥

( देवीभागवत ११।२१।२-३ )

'पर्वंतोंके शिखर, नदीतट, बिल्ववृक्षके नीचे, जलाशय, गोशाला, देवमन्दिर, पीपलके नीचे, उद्यान, तुलसीवन, किसी पुण्यक्षेत्र अथवा गुरुके समीप तथा जहाँ भी चित्त एकाग्र रह सके, उस स्थान पर भी पुरश्चरण करनेवाला पुरुष सिद्धि प्राप्त कर लेता है, इसमें संशय नहीं है।'

काशीपुरी च केंदारों महाकालोऽथ नासिकम्। ज्यम्बकं च महाक्षेत्रं पञ्चदीपा इमे भुवि॥

(देवीभागवत ११।२१।३२)

'काशी, केदार, महाकाल ( उज्जैन ), नासिक और महान् क्षेत्र ज्यम्बक—ये भूमण्डलपर पाँच सिद्ध स्थान कहे गये हैं।'

पर्वतावे नदीतीरे बिन्वमूले जलाराये।
गोष्ठे देवालयेऽश्वतथ उद्याने तुलसीवने॥
पुण्यक्षेत्रे गुरोः पार्श्वे चित्तैकाव्रस्थलेपि च।
पुरश्चरणकुनमत्री सिद्ध्यते च न संशयः॥
काशीपुरी च केदारो महाकालोऽथ नास्तिकम्।
ज्यम्बकं च महाक्षेत्रं पञ्च द्वीपा इमे भुवि॥

(वसिष्ठसंहिता)

'पर्वतके अग्रभागमें, नदीतटपर, बेलके जड़में, जलाशयमें, गोष्ठमें, देवालयमें, पीपलके नीचे, बगीचामें, तुलसीवनमें, पितत्र क्षेत्रमें, गुरुके सिन्नकट, जहाँ चित्त एकाग्र हो ऐसे स्थलमें भी पुरश्चरण करनेवाला मन्त्रजापक सिद्ध होता है इसमें कोई सन्देह नहीं।

काशीपुरी, केदारक्षेत्र, उज्जैन, नासिक तथा महाक्षेत्र व्यम्बक ये पाँच स्थान पृथ्वीपर द्वोप माने गये हैं।

### स्थान-विशेषमें गायत्रो-जपका महत्व

शिवस्य सिन्नधाने च सूर्याग्न्योर्वा गुरोरि । दीपस्य ज्वलितस्यापि जपकर्म प्रशस्यते ॥ गृहे जपं समं विद्याद् गोष्ठे शतगुणं भवेत् । नद्यां शतसहस्रं स्यादनन्तं शिवसिन्नधौ ॥ समुद्रतीरे च हदे गिरौ देवालयेषु च । पुण्याश्रमेषु सर्वेषु जपं कोटिगुणं भवेत् ॥ तत्पूर्वाभिमुखो वश्ये दक्षिणे चाभिचारिकम् । पश्चिमे धनदं विद्यादुत्तेर शान्तिदं भवेत् ॥ अत्रे पृष्ठे तथा वामे समीपे गर्भमन्दिरे । जपं प्रदक्षिणं होमं न कुर्याद्वि शिवालये ॥

(पुरश्चरणदीपिका, नारदपुराण)

'शिव, सूर्य, अग्नि गुरु तथा प्रज्वलित दीपके समीप किया गया जप प्रशस्त माना गया है।

घरपर किया गया जप समान फलदायक, गोष्ठमें सौ गुना फलदायक, नदीमें हजार गुना फलदायक तथा शिवके समीपमें अनन्त गुना फलदायक माना गया है। समुद्र तट, सरोवर, पर्वत, देवालय तथा पवित्र आश्रमोंमें किया गया जप कोटिगुना फलदायक माना गया है।

वशीकरणके लिए पूर्वाभिमुख होकर जप करे, मारण मोहनादि कार्यों के लिए दक्षिणाभिमुख होकर जप करे। पश्चिमाभिमुख होकर तथा उत्तराभिमुख होकर किया गया जप शान्तिदायक माना गया है।

मन्दिरके ठीक आगे पीछे बायें मूर्तिके अत्यन्त समीप गर्भगृहमें और शिवालयमें उपर्युक्त प्रकारसे जप, प्रदक्षिणा और होम नहीं करना चाहिये।

गृहे जपः समः प्रोक्तो गोष्ठे शतगुणः स्मृतः। आरामे च तथाऽरण्ये सहस्रगुण उच्यते॥ अयुतः पर्वते पुण्ये नद्यां लक्षगुणस्तु सः। कोटिर्देवाळये प्राहुरनन्तः शिवसन्निधौ॥ (वाचस्पती)

गृहे चैकगुणः प्रोक्तो गोष्ठे शतगुणः स्मृतः।
पुण्यारण्ये तथा तीर्थे सहस्रगुणमुच्यते॥
अयुतं पर्वते पुण्यं नद्यां स्थागुणो जपः।
कोटिर्देवास्रये प्राप्ते अनुन्तं शिवसन्निधौ॥

'घरमें जप करनेसे एक गुना, गोशालामें सौ गुना, पवित्र जङ्गलमें और तीर्थमें हजार गुना फल होता है। पर्वतमें दस हजार गुना, नदीके किनारे लाख गुना, देवमन्दिरमें करोड़ गुना और शिवके समीपमें अनन्त गुना फल होता है।'

गृहे जपः समः प्रोक्तो गोष्ठे शतगुणः समृतः।
आरामे च तथाऽरण्ये सहस्रगुण उच्यते।।
अयुतः पर्वते पुण्ये नद्यां लक्षगुणस्तु सः।
कोटिर्देवालये प्राहुरनन्तः शिवसन्निधौ॥
पुण्यक्षेत्रं नदीतीरं गुद्धापर्वतमस्तकम्।
तीर्थप्रदेशाः सिन्ध्नां सङ्गमः पावनः सरः॥
उद्यानानि विविक्तानि विव्वमूलं तटं गिरेः।
देवाद्यायतनं कूलं समुद्रस्य निजं गृहम्॥

(शारदातन्त्र)ः

'गृहमें जप करनेपर समान फल की प्राप्ति होती है, गोष्ठमें सौ गुना फल होता है, बगीचा तथा वनमें हजार गुना फल होता है।

पवित्र पर्वतपर दश हजार गुना फल होता है, नदीमें लक्ष गुना फल होता है, देवालयमें करोड़ गुना फल तथा शिवजीके समीप अनन्त फलकी प्राप्ति होती है।

पवित्र क्षेत्र, पवित्र गुफा, पर्वत-शिखर, तीर्थ प्रदेश, निदयोंका सङ्गमस्थल, पवित्र सरोवर, एकान्त तथा पवित्र उद्यान, विल्क वृक्षके सूल प्रदेश, पर्वतका किनारा, देवालय, समुद्रका तट तथा अपना घर ये सभी स्थल जपके लिये प्रशस्त माने गये हैं।

गृहेजपः समः प्रोको गोष्ठे शतगुणः स्मृतः। आरामे च तथाऽरण्ये सहस्रगुण उच्यते॥ अयुतः पर्वते पुण्ये नद्यां लक्षणगुणस्तु सः। कोटिर्देवालये प्राहुरनन्तः शिवसन्निधौ॥

(वाचस्पती)

'घरमें जपनेसे समान, गोशालामें सौ गुना, बगीचा तथा अरण्यमें हजार गुना, पवित्र पर्वत पर अयुत गुना, नदीमें लाख गुना, देवालयों में करोड़ गुना तथा श्रीशिवके समीपमें अनन्त फल प्राप्त होता है।'

> गृहे जपं समं विद्याद् गोष्ठे शतगुणं भवेत्। नद्यां शतसहस्रं स्यादनन्तं शिवसित्रधौ॥ समुद्रतीरे च हृदे गिरौ देवालयेषु च। पुण्याश्रमेषु सर्वेषु जपः कोटिगुणो भवेत्॥

(नारदपुराण)

'घरमें जप करनेसे समान, गोशालामें सौ गुना, नदीमें एक लाख, शिवजीके समीपमें अनन्त फल, समुद्रके तीरमें, तालाबमें, पर्वतमें, देवालयोंमें और पुष्पाश्रमोंमें करोड़ गुना फन होता है।

गृहे जपं समं विद्याद् गोष्ठे शतगुणं विदः।
पुण्पारण्ये तथा रामे सहस्रगुणमुच्यते॥
अयुतं पर्वते पुण्ये नद्यां लक्षमुदाहृतम्।
कोटिर्देवालये प्राहुरनन्तं मम सिन्नधौ॥
सूर्यस्याग्नेगुरोरिन्दोर्दापकस्य च जलस्य च।
विद्राणां च गवां चैव सिन्नधौ शस्यते जपः॥

( लिङ्गपुराण ८५।१०६-१०८)

'घरमें जपका फल समान होता है, गोष्ठमें (गोशालामें) सी गुना, पुष्प वनमें तथा बगीचेमें हजार गुना फल कहा है। पुण्य पर्वतमें दस हजार गुना फल कहा है। पुण्य पर्वतमें दस हजार गुना फल और नदीके तटमें लक्ष गुना फल कहा है। देवालयमें करोड़ गुना फल और मेरे निकट (शिवके समीप) अनन्त फल कहा है। सूर्य, अग्नि, गुरु, चन्द्रमा, दीपक, जल, ब्राह्मण और गौके समीप जप करना श्रेष्ठ है।

गृहेषु तत्समं जण्यं गोष्ठे शतगुणं स्मृतम् । नद्यां शतसदस्रं तु अनन्तं शिवसन्निधौ ॥ (गोभिल)

'घरमें गायत्रीका जप करनेसे सम फल होता है, गोष्ठमें जप करनेसे सौ गुना फल होता है, नदीके किनारे जप करनेसे लक्ष गुणा फल होता है और शिवजीके समीप जप करनेसे अनन्त गुणा फल होता है।'

जलान्ते वत्गन्यगारे वा जपेदेवालये तथा।
पुण्यतीर्थे गवां गोष्ठे सिद्धक्षेत्रेऽथवा गृहे।।
गृहे होकगुणं प्रोक्तं नद्यां तु द्विगुणं म्मृतस्।
गवां गोष्ठे दशगुणमग्न्यगारे दशाधिकम्॥
सिद्धक्षेत्रेषु तीर्थेषु देवतायाश्च सिद्धधेते।
सहस्रं शतकोटीनामनन्तं विष्णुसन्निधौ॥

(योगियाज्ञवल्वयसमृति ७।१४२-१४४)

्जलके समीप, अग्निशाला, देवालय, पुण्यतीर्थ, गोशाला, सिद्ध-क्षेत्र तथा घरपर जप करना चाहिये।

घरमें जपनेसे एक गुना, नदीमें दुगुना, गोशालामें दस गुना, अग्निशालामें सौ गुना, सिद्धक्षेत्र तथा तीर्थोंमें हजार गुना, देवताओंके समीपमें कोटिगुना और श्रीशिवजीके समीप अनन्त फल मिलता है।

पुण्यक्षेत्रं नदीतीरं गुहोपर्वतमस्तकम् । तीर्थप्रदेशाः सिन्धूनां सङ्गमः पावनं वनम् ॥ उद्यानानि विविकानि बिख्वमूलं तटं गिरेः । देवतायतनं कूलं समुद्रस्य निजं गृहम् ॥ साधनेषु प्रशस्यन्ते स्थानान्येतानि मन्त्रिणाम् ॥

( 70) 80, 1 6 hor Bear

( शारदातिलक )ः

'पवित्र क्षेत्र, गुफा, पर्वतका ऊपर भागः, तीर्थस्थल, निद्यों का सङ्गम, पितत्र सरोवर या वन, एकान्त अथवा पितत्र उद्यान, बेल का मूल प्रदेश, पर्वतका तटभाग, देवालय, समुद्रका किनारा तथा अप ना घर ये सभी स्थान मन्त्र जपके लिये श्रेष्ठ माने गये हैं।'

तुलसीकाननं गोष्टं वृषसद्म शिवालयः।
अश्वत्थामलकीमूलं गोशाला जलमध्यतः॥
गृहे शतगुणं विद्याद् गोष्टे लक्षगुणं भवेत्।
कोटिर्देवालये पुण्यमनन्तं शिवसिक्तिधी॥
म्लेच्छ-दुए-मृग व्याल-शङ्का-तङ्कादिवर्जिते ।
पकान्ते पावते निन्दारिहते भिक्तसंयुते॥
सुदेशे धार्मिके राष्ट्रे सुभिक्षे निरुपद्भवे।
सुदेशे भक्तिजनस्थाने निवसेत्तापसप्रिये॥
गुरुणां सन्निधाने च चित्तैकाम्रस्थले तथा।
पषामन्यतमं स्थानमाश्चित्य जपमाचरेत्॥
( तन्त्रस

(तन्त्रसार)

'तुलसीवन, गोष्ठ, शिवालय, पीपल तथा आँवलाके जड़, गोशा ला और जलके भीतर जप करना प्रशस्त माना गया है। घरपर कि या गया जप सौ गुना फलदायक गोष्ठमें लक्ष गुना, देवालयमें कोटि गुना तथा शिवके समीपमें अनन्त फलदायक माना गया है।

म्लेच्छ, हिंसक पशु तथा सर्पादिकी शङ्कासे उत्पन्न भयसे रिह्नता स्थलमें, एकान्त, पावन, निन्दारहित एवं भक्तिपूर्ण स्थलमें, सुन्दर देश, धार्मिक राष्ट्र, सुलभ भिक्षास्थल, निरुपद्रवस्थल, रमणीकस्थद्न, भक्तिपूर्ण जनवाले स्थल, तपस्वियोंके प्रियस्थल, गुरुके समीप अशिर जहाँ पर चित्तकी एकाग्रता हो ऐसे स्थलोंमेंसे किसी एक स्थलप्पर निवास करे और उसीका आश्रयण कर जप करें।

> पुरश्चरणके लिये गायत्री-मन्त्र-जप संख्या गायत्रीच्छन्दोमन्त्रस्य यथा संख्याक्षराणि च। तावब्लक्षाणि कर्तब्यं पुरश्चरणकं तथा॥ (देवीभागवत ११।२१।२३)

'गायत्रो छन्दके मन्त्रमें अक्षरोंकी जितनी संख्या है, उतने लाख (चौबीस लाखं) गायत्रीका जप करना चाहिये, तभी एक पुरश्चरण पूर्ण होता है।'

> गायत्रीच्छन्दो मन्त्रस्य यथा संख्याक्षराणि च । तावस्त्रक्षाणि कर्तब्यं पुरश्चरणकं तथा ॥ ( नारदपुराण )

'गायत्री छन्दके मन्त्रमें अक्षरोंकी जितनी संख्या है, उतने लाख जप करने चाहिये, तभी एक पुरश्चरणकी पूर्ति होती है।'

## पर्वत आदिमें पुरश्चरणार्थ कूर्मका विचार अनावइयक है

पर्वते सिन्धुतीरे वा पुण्यारण्ये नदीतटे।
यदि कुर्यात्पुरश्चर्या तत्र कूर्म न चिन्तयेत्।।
यत्र ग्रामे भवेन्मन्त्री तत्र कूर्म विचिन्तयेत्॥
(गीतमीये)

'पर्वतमें, समुद्रके तटमें, पुण्यारण्यमें और नदीके तटमें यदि पुरश्चरण करेतो इन स्थानोंमें कूर्मका विचार न करे। जिस ग्राममें मन्त्र जप हो, उसमें कूर्मका विचार करे।'

## ग्राम एवं गृह आदिमें पुरश्चरणार्थ कूर्मका विचार आवश्यक है

'ग्रामे वा यदि वास्तौ वा गृहे तं च विचिन्तयेत्।' (गौतमीये)

'ग्राममें बस्तीमें अथवा घरमें पुरश्चरणार्थ कूर्मका विचार आवश्यक है।'

गायत्री ब्राह्मणायानुब्रूयात् । त्रिष्टुमं राजन्यस्य जगती चैदयस्य । सर्वेषां वा गायत्रीम् ।

़ ( पारस्करगह्यसूत्र २।२।७–१० )

'ब्रह्मतेजोऽभिलाषी ब्राह्मणको ब्रह्म-गायत्री छन्दवाली गायत्री-सन्त्रका, प्रतापोदयाभिलाषी क्षत्रियको त्रिष्टुभ् छन्दवाली गायत्री-मन्त्रका और ऐश्वर्य, घनभोगाभिलाषी वैश्यको जगतीछन्दवाली गायत्री-मन्त्रका उपदेश गृह्माणार्थ कहा है। किन्तु ब्रह्मवर्चस कामना-वाले ब्रह्मतेजोयुक्त तीनों वर्णके लिए केवल ब्रह्म गायत्रीका उपदेश गृहणार्थ कहा है।

द्वात्रिशाल्लक्षात्मकं, चतुर्विशतिलक्षात्मकं पुरश्चरणमुक्तम्। क्रिन्वधाने तु त्रिलक्षात्मकं पुरश्चरणमुक्तम्।

. 'बत्तीस लाख अथवा चौबीस लाख संख्याका पुरश्चरण कहा गया है। ऋग्विधानमें तो तीन लाखका पुरश्चरण कहा गया है।'

### कलियुग आदि युगोंमें पुरश्चरणके लिये गायत्री-मन्त्रकी जपसंख्या

'कली चतुर्गुणं प्रोक्तम्'के अनुसार कलियुगमें विहित गायत्री जप संख्यासे चतुर्गुणित जपका विघान है।'

षण्णवितस्रक्षसंख्याजपं कस्तौ पुरश्चरणम् । अथवा तावत्संख्यम-युतानि सद्दस्राणि वेत्यवगम्यते ।

'किलयुगमें गायत्री पुरश्चरणके लिये ६६ लाख गायत्री-मन्त्रका जप कहा गया है अथवा ६६ अयुत अथवा ६६ हजार भी गायत्री-मन्त्रका जप किया जा सकता है।'

> तत्र सर्वत्र मन्त्राणां संख्यावृद्धिर्युगक्रमात्। कल्पोक्तैव कृते संख्या त्रेतायां द्विगुणा भवेत्॥ द्वापरे त्रिगुणा प्रोक्ता कल्लौ संख्या चतुर्गुणा।

(वैशम्पायनसंहिता)

'युगके अनुसार सर्वत्र मन्त्रोंकी संख्याकी वृद्धि कही गयी है। जैसे—कृतयुगमें कल्पोक्तानुसार संख्या त्रेतामें द्विगुण संख्या, द्वापरमें त्रिगुण तथा कलियुगमें चतुर्गुणित संख्या जपका विधान है।'

## जापकके लिये हवन, तर्पण आदिका विद्योष विधान

ततो जपदशांशेन होमं कुर्याहिने दिने। अथवा लक्षसंख्यायां पूर्णायां होममाचरेत्॥

(पुरश्चरणचन्द्रिका)

'प्रतिदिन जितना जप किया जाय उतना दशांश हवन प्रतिदिन करे अथवा लक्षसंख्या पूर्ण होनेपर दशांश हवन करे।'

> जपान्ते प्रत्यहं मन्त्री होमयेत्तहशांशतः। तर्पणं चाभिषेकं च तत्तद्दशांशतो मुने॥ प्रत्यहं भोजयेद् विप्तान्न्यूनाधिक प्रशान्तये। अथवा सर्वपूर्ती च होमादिकमथाचरेत्॥ सम्पूर्णीयां प्रतिज्ञायां तर्पणादिकमाचरेत्।। (तन्त्रसार)

'मन्त्रजापकको चाहिये कि वह प्रतिदिन दशांश होम करे और उसका दशांश तर्पण तथा अभिषेक करे। न्यूनाधिककी शान्तिके लिए प्रतिदिन व्राह्मण भोजन करावे अथवा सम्पूर्ण जप हो जानेपर हवन आदि करावे। प्रतिज्ञापूर्तिकी समाप्तिमें तर्पण आदि करे।'

## जापकके लिये दशांश हवनकी आवश्यकता

जुहुयात्तद्दशांशेन सघृतेन पयोऽन्धसा। तिलैः पत्रैः प्रस्नैश्च यवैश्च मधुरान्वितैः॥ क्रयोहशांशतो होमं ततः सिद्धो भवेन्मतः॥ ( देवीभागवत ११।२१।३७-३८ )

· 'घृत, खीर, तिल, बिल्वपत्र, पुष्प, यव और मधु आदि हवनानीय द्रव्योंसे गायत्रीका दशांश हवन करना चाहिये। दशांश हवन करनेसे ही मन्त्र सिद्ध होता है।

## दशांश हवन न करने पर विधान

होमाशकौ जपं कुर्याद्योमसंख्या चतुर्गुणम्। षड्गुणं चाष्टगुणितं यथासंख्यं द्विजातयः॥

( रुद्रयामल )

'यदि ब्राह्मण क्षत्रिय और वैश्य होम करनेमें असमर्थ हो तो कमशः ब्राह्मणको होम संख्या चतुर्गुणित, क्षत्रियको षड्गुणित जप तथा वैश्यको अष्टगुणित जप करना चाहिये।'

'अशकावुक्तहोमस्य जपस्तद् द्विगुणो भवेत्।'

(ब्रह्मसंहिता)

'हवन करनेमें असमर्थ होनेपर हवनकी संख्यासे द्विगुणित जप करना चाहिये।'

----

# दशांश हवनकी अशक्तिमें त्रैवर्णिक तथा स्त्रीका कर्तव्य

यद्यदङ्गं भवेद् भग्नं तत्संख्या द्विगुणो जपः। होमाभावे जपः कार्यो होमसंख्या चतुर्गुणः॥ विप्राणां क्षित्रयाणां च रससंख्यागुणः स्मृतः। वैद्यानां वसुसंख्याकमेषां स्त्रीणाभयं विधिः॥

( सनत्कुमारसंहिता )

'जपमें यदि कोई अङ्ग भग्न हो जाय तो द्विगुणित जप करे, होम के अभावमें होमसंख्यासे चार गुना जप करे, विप्र और क्षत्रियोंके लिए छः गुना तथा वैश्य और स्त्रियोंके लिये आठ गुना जप करनेकी विधि बतायी गई है।'

> द्दोमकर्मण्यराक्तानां विष्राणां द्विगुणो जपः। इतरेषां तु वर्णानां त्रिगुणादिः समीरितः॥

(योगिनीहृदय)

'होम करनेमें असमर्थं ब्राह्मणोंके लिये होमका दुगुना तथा क्षत्रिय-वैश्यादिकोंके लिये तिगुना जप करनेका विघान है।'

# गायत्रीपुरश्चरणार्थं हवनीय द्रव्य

क्षीरोदनं तिला दूर्वाः क्षीरद्रुमसमिद् वरान् । पृथक् सहस्रत्रितयं जुहुयान्मन्त्रसिद्धये ॥

(शारदातिलक)

'मन्त्रकी सिद्धिके लिये खीर, तिल, दूर्वा, क्षीरवाले वृक्षके काष्ठ तथा अन्य श्रेष्ठ काष्ठोंको पृथक्-पृथक् तीन हजारकी संख्या में हवन करना चाहिये।'

तिलैः पत्रैः प्रस्तैश्च यवैश्व मधुनाष्लुतैः। कुर्याद्दशां शतो होमं ततः सिद्धो भवेन्मतुः॥

(विश्वामित्रकल्प)

'तिल-पत्र-फूल तथा यव ये सभी यदि मधु से सिक्त हो तो इनसे दशांश संख्यामें होम करनेपर जपकर्ताको मन्त्रकी सिद्धि होती है।'

# गायत्रो-यज्ञमें हवनार्थ गायत्री-मनत्रका निर्णय

'गायत्री यज्ञादिके हवनमें व्याहृतिरहित गायत्री-मन्त्रसे हवन करना चाहिये, यह घर्मसिन्धुमें लिखा है। यह प्रया प्रायः सर्वत्र गायत्री यज्ञादिके हवनमें प्रचलित है।'

पुरश्चरणके मध्यमें सूतक होनेपर विचार

0010sto-

पुरश्चरणमध्ये तु यदिस्यान्मृतस्तकम् । तथापि कतसङ्कर्षो व्रतं नैव परित्यजेत् ॥ सङ्कर्षोक्त क्रमेणैव जपं कुर्याद्यथाविधि ॥

'पुरश्चरणके मध्यमें यदि मरणाशौच हो जाय तो भी संकल्पित चयक्तिको बतका त्याग नहीं करना चाहिये अर्थात् सङ्कल्पानुसार उसे क्रमशः जप करना ही चाहिये।'

# गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवता आदिको जानने और न जाननेसे हानि-लाभ

'जो गायत्री-मन्त्र ऋषि, छन्द, देवता विनियोग एवं गायत्रीके वर्ण, देवता स्वरूप आदिको जानकर गायत्रीका जप अथवा पुरश्चरण करता है, उसको पुरश्चरणके मध्यमें होनेवाला जनन और मरण-सम्बन्धी सूतक नहीं लगता।'

पतद् शात्वा तु मेधावी जपं होमं करोति यः।

न भवेत्स्तकं तस्य मृतकं च न विद्यते॥
साक्षाद् भवत्यसौ ब्रह्मा स्वयम्भूः परमेश्वरः।
यस्त्वेवं न विज्ञानाति गायत्रीं तु यथाविधि॥
कथितं स्तकं तस्य मृतकं च मर्या नध।
नैव दानफलं तस्य नैव यश्चफलं भवेत्॥
न च तीर्थफलं प्रोक्तं तस्यैवं स्तके सित॥

( अथर्ववेदपरिशिष्टसन्ध्यासूत्रव्याख्या ६ )

'जो बुद्धिमान् गायत्री-मन्त्रके छन्द देवतादिको जानकर जप या होम करता है तो उसे मृतक सूतक नहीं लगता क्यों कि वह जापक साक्षात् स्वयम्भू ब्रह्मा तथा परमेश्वर स्वरूप हो जाता है, किन्तु गायत्रीके ऋषि, छन्द, देवतादिको जो विधिपूर्वक नहीं जानता उसके लिये ही मैं मृतक सूतकका विधान किया और ऐसे व्यक्तियोंको सूतकावस्थामें किये गये दान-यज्ञ और तीर्थादिका फल नहीं मिलता।'



# गायत्री-रहस्य

द्वितीय भाग



# गायत्री-पञ्जर-स्तोत्रम्

भगवन्तं देवदेवं ब्रह्मांण परमेष्डिनम् । विवातारं विश्वसृजं पद्मयोनि प्रजापतिम् ॥ १ ॥ शुद्ध-स्पिटिक सङ्काशं महेन्द्रशिखरोपमम् । वद्ध-पिंग जटाजूटं तिहत्-कनक-कुण्डलम् ॥ २ ॥ सरचन्द्राभवदनं स्पुरिदन्दीवरेक्षणम् । हिरण्मयं विश्वकपमुपवीताजिना वृतम् ॥ ३ ॥ मौक्तिकाभाक्ष-वलय-स्तन्यी-लय-समन्वतः । कपूरोदध्लिततनुः स्वष्टुर्नयन-वर्द्धनम् ॥ ४ ॥ विनयेनोपसंगम्य शिरसा प्रणिपत्य च । नारदः परिपप्रच्छ देविषगण मध्यगः॥ ५ ॥

शुद्ध स्फटिकके समान महेन्द्र पर्वतके तुल्य उत्तुङ्ग पिङ्गल जटा-ज्टको घारण किये हुए विद्युतके समान चमत्कृत सुवर्ण कुण्डल घारण किये हुए, शरतकालोन चन्द्रमाके समान दिव्य आभासे युक्त मुखवाले, देदीप्यमान नीलकमलके समान नेत्रवाले, समस्त संसारको भगवदूप देखनेवाले, सुवर्णमय यज्ञोपवीत तथा मृगचर्म घारण किये हुए, ब्रह्माजीके नेत्रोंको आनन्दित करनेवाल कर्पूरचर्चित शरीरवाले, ऋषि-गणोंके मध्यमें स्थित देविषं नारदने भगवान् देवदेव, ब्रह्मा, परमेक्ठी-विधाता-विश्वल्लव्टा-पद्मयोनि आदि जिनके अनेक नाम हैं ऐसे प्रजा-पतिकेपास विनयपूर्वक जाकरतथा शिरसे प्रणामकर उनसे पूँछा।।१-५।।

#### नारद उवाच-

भगवान् ! देवदेवेश ! सर्वत्त ! करुणानिधे ! श्रोतिमच्छापि प्रश्नेन भोग-मोक्षेक साधनम् ॥६॥ ऐश्वर्यस्य समग्रस्य फलदं द्वन्द्ववर्जितम् । ब्रह्महत्यादि-पापव्नं पापाद्यरिभयापद्दम् ॥७॥ यदेकं विश्कलं स्क्ष्मं निरक्षनमनामयम् । यत्ते वियतमं लोके तन्मे ब्रह्म पितमम्॥८॥

नारद ने कहा—हे भगवान् ! हे देवदेवेश ! हे सर्वज्ञ ! हे करुणा-विचि ! जो भोग और मोक्षका एकमात्र साधन हो, समस्त ऐश्वयंके 션

फलको देनेवाला हो, राग-द्वेषादि इन्द्वरहित हो, ब्रह्महत्यादि पापोंका नाशक हो, पापादि शत्रु-भयको हरण करनेवाला हो, एक हो, (प्रधान हो ) समस्त कलाओं से युक्त हो, सूक्ष्म हो, निरञ्जन हो, सांसारिक रोगों से रहित हो तथा लोक में आपको अतिशय प्रिय हो ऐसे विषयको प्रश्नके माध्यमसे आपसे मैं सुनना चाहता हूँ। हे पिताजी ! आप उस विषयको मुझसे कहें ॥ ६–६॥

व्रह्मोवाच-

श्रुणु नारद् ! वक्ष्यामि ब्रह्ममूलं सनातनम् । सुष्ट्यादौ मन्मुखे क्षिप्तं देवदेवेन विष्णुना ॥ ९॥

ब्रह्माजीने कहा—हे नारद! सृष्टिके पूर्व देवाधिदेव भगवान् श्रीविष्णुजीने मेरे मुखमें मूलभूत परब्रह्म सनातन गायत्री-पञ्जर-स्तोत्रको प्रक्षिप्त किया था उसे कहूँगा—सुनो।। ६।।

प्रपञ्चवीजिमित्याहुकत्पत्ति-स्थिति हेतुकम् । पुरामाया तु कथितं कस्यपाय सुधीमते ॥ १०॥

यह स्तोत्र संसारके उत्पत्ति-पालन सहारादि प्रपन्च का आदि कारण है, इसे मैंने बुद्धिमान् कश्यपको सुनाया था ॥ १०॥

सावित्रीपक्षरं नाम रहस्यं निगमत्रये । ऋष्यादिकं च दिग्वर्णं साङ्गावरणकं क्रमात् ॥ ११ ॥ बाहना-ऽऽयुध-मन्त्रास्त्रं मूर्ति-ध्यान-समन्वितम् । स्तोत्रं शृणु प्रवक्ष्यामि तव स्नैहाच्च नारद ! ॥ १२ ॥

इस स्तोत्रके ऋषि-दिक्-वर्ण-अङ्ग-आवरणादिके कमसे वाहन आयुध मन्त्र-अस्त्र तथा मूर्ति-ध्यान सम्मिलित है, जो वेदत्रयीके रहस्य-भूत है ऐसे सावित्री-पञ्जर स्तोत्रको तुम्हारे स्नेहाधिक्यसे प्रेरित होकर मैं कहूँगा, तुम सुनो ॥ ११-१२॥

> ब्रह्मनिष्ठाय देयं स्याददेयं यस्यकस्यचित्। आचम्य नियतः पश्चादात्म-ध्यान-पुरःसरम्।। १३॥ श्रोमित्यादौ विचिन्त्याथ व्योम-हेमाब्ज संस्थितम्। धर्मकन्द-गतद्यानमैश्वर्याष्ट-दलान्वितम् ॥ १४॥

इस स्तोत्रका उपदेश ब्रह्मज्ञ व्यक्तिको देना चाहिये, जिस-किसी-को इसका उपदेश न करें, आचमन करके सावधान हो स्वस्वरूपके घ्यानसे युक्त होकर जिस कमलका मूल धर्म है, जिस धर्मसे ज्ञान प्रकटित होता है तथा अणिमा, महिमा, गरिमा, लिंघमा, प्राप्ति:— आकाभ्य ईशित्व और विशित्व ये आठ ऐश्वर्य ही अब्ट**दल हैं ऐसे** आकाशसरोवरमें विकसित सुवर्णकमलके ऊपर दिराजमान प्रणव स्वरूप देवीका सर्वप्रथम चिन्तन कर इस गायत्रोपञ्जर स्तोत्रका पाठ करना चाहिए ॥ १३-१४॥

वैराग्य-कर्णिकासीनां प्रणव-ग्रह-मध्यगाम् । श्रद्धाः चैतन्यपुरमध्यगाम् ॥ १५॥

इस स्वर्ण कमल की वैराग्य ही किंणका है जिसपर देवी आसीत है प्रणव रूपी ग्रहों के मध्य में विराजमान है ब्रह्मरूपी वेदीपर अधिष्ठित हैं, चैतन्यरूपी पुरोके मध्यमें सुशोभित हो रहीं हैं ॥ १४॥

> तस्व-हंस-समाकीर्णा शब्दपोठे सुसंस्थिताम् । नाद-विन्दु-कलातीतां, गोपुरैकपशोभिताम् ॥ १६॥

जो देवी तत्त्वरूपी हंसोंसे घिरी हुई है, शब्द पोठपर बैठी हुई है, नाद-बिन्दु-कलासे परे अनेक गोपुरोंसे अलङ्कृत वाटिकामें बैठी हुई है। १६॥

विद्याऽविद्यामृतस्वादि-प्रकारैरिम संवृताम् । निगमार्गलसञ्ज्ञन्नां निर्गुणद्वारवाटिकाम् ॥ १७ ॥

जो वाटिका विद्या-अविद्या अथवा अमृत तत्त्वादि रूपी चहार दिवारी से अवृत है देद रूपी श्रृङ्ख नासे बद्ध है, जिसका निर्मुण ही द्वार है।। १७।।

> चतुर्वर्गफलोपेतां महाकरववनैर्वृताम् । सान्द्रानन्द-सुधासिन्धु-निगमद्वार-वाटिकाम् ॥ १८॥

धर्म-अर्थ-काम तथा मोक्षादि फलोंसे परिपूर्ण है, महाकत्य वृक्षोंके वनों से संकुल है, परमानन्द रूपो अमृत समुद्रसे निस्सृत निगम हो जिसका द्वार है।। १८॥

ध्यान-धारण-योगादि-तृण-गुल्म-स्रतातृताम्। सदसचित्स्वरूपाल्य-सृग-पक्षि-समाकुलाम्।। १९॥

जिस वाटिकामें घ्यान-धारणादि सम्बलित योगादि ही तृण-गुल्म तथा लतादिक है, तथा-सद-असत-और चित स्वरूप हो मृग तथा पक्षीगण हैं ॥ १६ ॥

> विद्याऽविद्या-विचारत्वाल्लोकाऽलोका चलावृताम् । अविकार-समान्धिष्ट-निजध्यान-गुणावृताम् । पञ्जीकरण-पञ्चोत्थ-भूत-तत्व-निवेदिताम् ॥ २०॥

दिशा अविद्या तथा दिचार रूपी लोगालोक नामक पर्वतसे वेष्टित है, शुद्ध स्वरूपसे संसिष्ट होने से आत्म-ध्यान रूपी गुणों (रज्जू) से आबद्ध हैं, वेदान्त-पद्धति के अनुसार पञ्चीकरण किये जानेपर वाक्-चक्षु-श्रोत्र-घ्राण-जिह्नेन्द्रियादि पञ्चज्ञानेन्द्रियोंसे उद्भूत सिति-जल-पावक गगन समीरादि पञ्चमहाभूतोंके तत्त्वोंसे जिस देवी का पूर्ण ज्ञान होता है।। २०।।

वेदोपनिषदर्थाख्य-देवषिंगणसेविताम् । इतिहासग्रहगणैः सदारैरभिवन्दिताम् ॥ २१ ॥

जो वेदोपनिषद के अर्थस्वरूप देविषगणोंसे उपासित है, सस्त्रीकः इतिहासरूपी ग्रहगणो से अभिवन्दित हैं।। २१।।

गाथाप्सरोभिर्यक्षेश्च गण-किन्नर-सेविताम् । नाग-सिद्द-पुराणाख्यैः पुरुषैः कल्पचारणैः॥ २२ ॥

वेदोंके एक भाग का नाम गाथा है उस गाथा रूपी अप्सराओंसे तथा यक्षगण और किन्नरगणोंसे जो सेवित है साथ ही कल्पपर्यन्त विचरण करनेवाले नाग और सिंहके समान विलब्ध पुराण रूपी पुरुषोंसे भी सेवित है।। २२।।

'कृतगान-विनोदादि-कथालापन-तत्पराम् । तदित्यवाङ्-मनोगम्य-तेजोरूपधरां पराम् ॥ २३ ॥

पित्रगानसे उत्पन्न निनोदादि की जो दिव्य कथाएँ उनके कथन में जो निपुणहै, ''तत्सिवतुर्व'' इत्यादि मन्त्र में जो तत् पद है वह बाणी और मनसे परे है, अर्थात् उसका वर्णन वाणी तथा मन नहीं कर सकता ऐसे दिव्य तेजसे जो देवी नित्य सम्पन्न है।। २३।।

> जगतः प्रसवित्रीं तां सवितुः सृष्टिकारिणीम् । वरेण्यमित्यन्नमयीं पुरुषार्थफलप्रदाम् ॥ २४॥

संसारको उत्पन्न करनेवाले सूर्यको भी उत्पन्न करनेवाली और संसारको जो उत्पन्न करनेवाली है. उक्त मन्त्र में वरेण्य पद ही जिस देवीकी प्राणदानी अन्नमय शक्ति है, धर्म अर्थ काम तथा मोक्षादि पुरु-षार्थचतुष्टय फलको जो देने वाली है।। २४॥

१. श्लोक संख्या २३ से २६ तक ''तः सिवतुर्वरेण्यं भगों देवस्य धीमहि-वियोगोनः प्रचोदयात्'' इस गायत्री मन्त्रं की रहस्यात्मक व्याख्या कीः गई है।

## अविद्यावर्णवर्ज्यां च तेजोवद्गर्भसंश्विकाम्। देवस्य सिच्चदानन्द-परब्रह्म रसात्मिकाम्॥ २५॥

आविद्याके वर्णसे जो सदा वर्जित है, उक्त मन्त्रमें गर्भ की जगह यहाँ तेज शब्दको लिया गया है अर्थात् वे देवी दिव्य आन्तरिक आभा से परिपूर्ण हैं और मोदन शील देवके सत्-चित्-आनन्दसे परिपूर्ण श्रेष्ठ ब्रह्मानन्द स्वरूपा हैं ॥ २५॥

धीमहा हंस वै तह्रद् ब्रह्माद्वैत-स्वरूपिणीम्। धियो यो नस्तु सविता प्रचोदयादुपासिताम्॥ २६॥

योगियोंको ''हंसः'' मैं वह इस प्रकार अद्वैत ज्ञान होता है ठीक उसी प्रकार ब्रह्माभिन्न देवीका स्वरूप है जिस सूर्यके तेजको ध्यान करने से भगवान सूर्य ध्याता की बुद्धिको परिमार्जित करते हैं उस सूर्यके द्वारा भी जो देवी उपासित हैं॥ २६॥

परोऽसौ सविता साक्षादेनो निर्हरणाय च। परो रजस इत्यादि परं ब्रह्मसनातनम्॥ २७॥

पापोंको दूर करने के लिए रजोगुणसे परे परब्रह्मसनात नस्वरूप साक्षात् जो देवी सर्वश्रेष्ठ सविता स्वरूपा है ।। २७॥

आपो ज्योतिरिति द्वाभ्यां पाञ्चभौतिक संक्षकम् । रसोऽमृतं ब्रह्मपदैस्तां नित्यां तिपनी पराम् ॥ २८॥

उक्त मन्त्र में आपो और ज्योति ये जो दो पद हैं इन दोनों पदोंसे जो देवी साक्षात् पाश्चभौतिक स्वरूपमें घारण करती हैं रसो-अमृतं ब्रह्म इन तीन पदोंसे जो नित्य दर्वश्रेष्ठ देदीप्यमान स्वरूपा है।। २८॥

> भूर्भुवः सुविरित्येतैनिंगमत्व-प्रकाशिकाम् । महर्जनस्तपः सत्य-लोकोपरि-सुसंस्थिताम् ॥ २९ ॥

भूर्भुवः स्वः इन तीन पदों से जो वेदके तत्त्वको प्रष्काशित करने वाली है, महः-जनः तपः-सत्य आदि लोकोंके ऊपर समिघिष्ठित है।। २६॥

तादगस्या विराड्कप-किरीट-वरराजिताम् । ज्योमकेशालकाकाश-रहस्यं प्रवदाम्यहम् ॥ ३०॥

उपर्युक्त लोकों की जो विराट् कल्पना की गई है, वे विराट् लोक ही जिस देवीके शिरपर किरीटके समान सुशोभित हो रहे हैं, आकाश ही जिनके कुञ्चितकेश हैं ऐसी व्योमकेशा देवीके रहस्यकों मैं व्यक्त करने जा रहा हूँ।। ३०।।

## मेघ-भुकुटिकाकान्त-विधि-विष्णु-शिवार्चिताम् । गुरु-भागव-कर्णान्तां सोम-सूर्या-ऽग्नि-लोचनाम् ॥ ३१ ॥

जिस देवी की मेघ रूपी भृकुटिसे आकान्त होकर ब्रह्मा, विष्णु तथा महेश ये त्रिदेव जिनका अर्चना करते हैं, वृहस्पति और भृगु जिस देवीके कर्णप्रान्त हैं अर्थात् कर्णफूल हैं, चन्द्र-सूर्य और अग्नि जिनके नेत्र है।। ३१।।

> इला-पिङ्गल-स्क्ष्माभ्यां वायु-नासापुटान्विताम्। सन्ध्या-द्विरोष्ठ-पुटितां लसद्-वाग्-भूप-जिहिकाम् ॥ ३२॥

इडा और पिङ्गला रूपी सूक्ष्म वायु रन्ध्रोसे जिनके नासापुट समन्वित हैं, प्रातः और सायं दोनों सन्ध्यायें ही जिनके अघरोष्ट और ऊपरोष्ठ हैं साथ ही जिनको जिह्ना वैख री वाणसे सुशोभित है ॥३२॥

> सन्ध्यांसौ युमणे कण्ठ-लसद्-बाहु-समन्विताम्। पर्जन्य-हृद्यासक्त-वसु-सुस्तन-मण्डलाम् ॥ ३३॥

सन्ध्या रूपी स्कन्धोंपर रूप रूपी ग्रैवेयक हारसे जिनके कण्ठ और बाहु सुशोभित हो रहे हैं, मेब रूपी हृदयोंमें संसक्त अष्टवसु ही जिनके स्तन मण्डल है ॥ ३३ ॥

आकाशोद्र-वित्रस्त-नाभ्यवान्तर-देशकाम् । प्राजापत्याख्य-जघनां कटीन्द्राणीति-संक्रिकाम् ॥ ३४॥

आकाशरूपी उदरसे त्रस्त होने के कारण नाभि ही जिनका अवान्तर देश है प्रजापित जिनके जघनस्थल और इन्द्राणी देवी किट प्रदेश है। ३४॥

ऊरु-मलय-मेरुभ्यां शोभमाना-ऽसुरिद्धषाम् । जानुनी जह-कुशिक-वैश्वदेव-सदाभुजाम् ॥ ३५॥

जो देवो मलय और मेहरूपी ऊरूद्वयसे सुशोभित है, देव-असुर ही जिनके जानु प्रदेश हैं, जह्नु-कुशिक और वैश्वदेव ही जिनकी भुजायें हैं।। ३५।।

> अयनद्वय-जङ्घाद्य-खुराद्य-पितृ-संक्षिकाम् । पदांत्रि-नख-रोमाद्य-भूतल-दुमलाञ्चिताम् ॥ ३६ ॥

उत्तरायण और दक्षिणायन ही जिनके जङ्घा युगल हैं देवता और पितृगण चरण हैं द्रुमाच्छन्न भूतल ही नख तथा रोमराजि हैं ॥ ३६॥ त्रद्व-राइयृक्ष-देवर्षि-मूर्ति च पर संक्षिकाम्। तिथि-मासर्तु-वर्षाख्य-सुकेतु-निमिपात्मिकाम्॥ ३७॥

परब्रह्मस्वरूपिणो भगवतीकी ग्रहराशियाँ-नक्षत्र एवं देविषं आदि अनेक मूर्तियाँ हैं, तिथि-मास-ऋतु तथा वर्षारूपी सुन्दर केतुसे विभू-पित निमेपारमकस्वरूपा है ॥ ३७ ॥

> अहो रात्रार्छ-मासाख्यां सूर्याचन्द्रमसात्मिकाम् । माया-करिपत-वैचित्र्य सन्ध्याच्छादन-संवृताम् ॥ ३८॥

जस देवीकी दिन-रात-पक्ष-सूर्य तथा चन्द्रादि अनेक आत्माएँ हैं, मायारचित वैचित्रयपूर्ण सन्ध्या ही जिनकी ओढ़नी है ॥ ३८ ॥

ज्वलत्-कालानल-प्रख्यां तिडित्कोटि-समप्रभाम् । कोटि सूर्य-प्रतीकाशां चन्द्रकोटि-सुशीतलाम् ॥ ३९ ॥ जाज्वल्यमान कालाग्नि तथा करोड़ीं विद्युत्के समान जिनकी दिव्य आभा है, करोड़ों सूर्यके समान जिनका प्रखर तेज है और करोड़ों चन्द्रमाके समान जो दिव्य शोतलतासे युक्त है ॥ ३६ ॥

सुधामण्डल-मध्यस्थां सान्द्रानन्दाऽमृतात्मिकाम्। प्रागतीतां मनोरम्यां वरदां वेदमातरम् ॥ ४०॥ सुधामण्डलके मध्यमें स्थित होनेके कारण अतिशय आनन्दामृत ही जिनका स्वरूप है, पूर्वकालसे भी जो परे हैं, मनोह्लादिनी, वर-देनेवाली तथा वेदों की जननी हैं॥ ४०॥

> चराऽचरमयीं नित्यां ब्रह्माक्षर-समन्विताम् । ध्यात्वा स्वात्मनि भेदेन ब्रह्मपञ्जरमारभेत्॥ ४१॥

चराचर समस्त जगत् ही जिनका स्वरूप है और नित्य अक्षर-जहाके समन्वित है ऐसे विश्वात्मक तथा कालात्मक देवीके दिव्य स्वरूपको अपने हृदयमें अनन्य भावसे ध्यान करके ब्रह्म-पञ्जर-स्तोत्र-का पाठ करना चाहिए॥ ४१॥

पञ्जरस्य ऋषिश्चाऽद्यं छन्दो विकृति घच्यते । देवता च परो दंसः परब्रह्माऽधि देवता ॥ ४२ ॥ इस ब्रह्म-पञ्जर-स्तोत्रका ऋषि मैं अर्थात् ब्रह्माजी हैं, विकृति छन्द है, परमात्मा हंसदेवता है, परब्रह्म अधिदेवता है ॥ ४२ ॥

> प्रणवो बीजशक्तिः स्यादों कीलकमुदाहृतम् । तत्तत्त्वं धीमहि क्षेत्रं धियोऽस्त्रं यः परं पदम् ॥ ४३ ॥

प्रणव ही बीजशक्ति है तथा ॐकार कीलक है, गायत्री मन्त्रका तत्पद ही इस स्तोत्र का तत्त्व है, धोमहि पदक्षेत्र है, ''धियः'' अस्त्र है तथा यः यह पद श्रेष्ठस्थान है।। ४३॥

मन्त्रमापो ज्योतिरिति योनिर्हसः सवन्धकम् । विनियोगस्तु सिद्धवर्थे पुरुषार्थे चतुष्टये ॥ ४४ ॥

आपो ज्योतिः यह पद मन्त्र है, हंस ही बन्धनयुक्त योनि है, धर्म-अर्थ-काम तथा मोक्ष इन पुरुषार्थ चतुष्टय की सिद्धिके लिये इस ब्रह्म-पञ्जर-स्तोत्रका विनियोग है ॥ ४४ ॥

> ततस्तैरक्षषट्कं स्याचैरेव व्यापकत्रयम्। पूर्वोक्तदेवतां ध्यायेत् साकारगुणसंयुताम्॥ ४५॥

तत्तत्त्वं हृदयाय नमः, घीमहि क्षेत्रं शिरसे स्वाहा, घियोऽस्त्रं शिखायैवषट्, यः परं पदम् कवचाय हुम्, मन्त्रमापो ज्योतिः नेत्र-त्रयाय वौषट्, योनिहँसः सम्बन्धकम् अस्त्राय फट् इन छः मन्त्रोसे अङ्गन्यास तथा करन्यास करके इन्हीं मन्त्रोंसे तीन बार व्यापक मुद्रा प्रदर्शित करें, पश्चात् आकार और गुण से युक्त पूर्वोक्तविश्वात्मक तथा कालात्मक देवीका ध्यान करना चाहिये॥ ४५॥

पञ्चवक्त्रां दशभुजां त्रिपञ्च नयनैर्युताम्। मुक्ता-विद्रुम-सौवर्णां सित-शुभ्र-समाननाम्॥ ४६॥

देवीके पाँच मुखँ हैं, दश भुजाएँ हैं, पन्द्रह नेत्र हैं, मोती और मूंगाके समान दिव्य कान्ति है तथा उज्ज्वल दिव्य प्रकाशसे परिपूर्ण जिनका आनन है।। ४६॥

वाणीं परां रमां मायां चाभरैर्दर्पणैर्युताम् । षडङ्गदेवतामन्त्रे कपाद्यवयवात्मिकाम् ॥ ४७ ॥

वाणी परा माया रमा आदि जिनके अनेक नाम हैं दिव्य चँवर और दर्पणोंसे विभूषित हैं षडङ्ग देवता और मन्त्रोंसे जिनके रूप एवं अवयवों की रचना हुई है।। ४७।।

> मृगेन्द्र- वृवपक्षीन्द्र-मृगहंसानने स्थिताम् । अर्द्धेन्दुवद्ध-मुकुट-किरीट-मणि-कुण्डलाम् ॥ ४८॥

जो देवी दुर्गारूपसे सिंह पर, माहेश्वरोरूपसे ऋषभपर, वैष्णवी-रूपसे गरुड़पर, इन्द्राणीरूपसे हाथीपर, ब्रह्माणीरूपसे हंसपर विराज-मान है, अर्द्धचन्द्रसे जिनका किरीट और मुकुट बना है और मणि-निर्मित कुण्डल है।। ४८।। रत्नताटङ्क-माङ्गस्य-परग्रैदेय-नृपुराम् । अङ्गुलीयक-केयूर-कङ्गणाद्येरलङ्कृताम् ॥ ४९ ॥

दिव्य रत्नसे कर्णाभूषण, माङ्गल्यप्रद श्रेष्ठ हसुली तथा पायजेबका निर्माण हुआ है, अंगूठा, बाजूबन्द कङ्कण आदि दिव्य अलङ्कारोंसे जो अलङ्कृत हैं ॥ ४६ ॥

> दिव्यस्रग्-वस्रः संछन्न रिवमण्डल मध्यगाम्। वरा-ऽभया-ऽब्ज-युगलां शङ्ख-चक्र-गदाऽङ्कशान्॥ ५०॥ शुभ्रं कपालं द्धतीं वहन्तीमक्षमास्तिकाम्। गायत्रीं वरदां देवीं सावित्रीं वेदमातरम्॥ ५१॥

दिव्य माला और वस्त्रोंसे आच्छन्न होकर जो सूर्यमण्डलपर विराजमान हैं वर-अभय-कमलयुगल शङ्ख-चपु-गदा-अंकुश-शुभ्र-कपाल तथा अक्षमालादि घारण की हुई है ऐसी वरदायिनी वेद-जननी संसारप्रसिवनी देवी गायत्रीका ध्यान करना चाहिए।। ५०-५१।।

> आदित्यपथ्यगामिन्यां स्मरेद् ब्रह्मस्वरूपिणीम् । विचित्र-मन्त्रजननीं स्मरेद् विद्यां सरस्वतीम् ॥ ५२ ॥

आदित्य मार्गसे चलनेवाली देवीमें ब्रह्मस्वरूपिणी देवीका स्मरण करना चाहिये, वैचित्र्यपूर्ण मन्त्रोंको जन्म देनेवाली विद्या रूपिणी भगवती सरस्वतीका स्मरण करना चाहिये ॥ ५२॥

> त्रिपदा ऋङ्मयी पूर्वामुखी ब्रह्मास्त्रसंशिका। चतुर्विदातितस्वाख्या पातु प्राची दिशं मम॥ ५३॥

त्रिपदा गायत्रो मन्त्रसे परिपूर्ण, पूर्वाभिमुखी चौबीस तत्त्वोंसे विभूषित ब्रह्मास्त्र नाम वाली देवी प्राचीदिशामें मेरी रक्षा करें।। ५३।।

चतुःपाद-यज्जर्बह्मदण्डाख्या पात दक्षिणाम्। पर्तित्रात्तत्त्वयुक्ता सा पातु मे दक्षिणां दिशम्॥ ५४॥ चार पादोंसे युक्त यजुर्वेद सम्पन्न तथा छत्तीस तत्त्वोंसे परिपूर्ण ब्रह्मदण्डानाम धारिणी देवी दक्षिण दिशामें मेरी रक्षा करें॥ ५४॥

प्रत्यङ्मुखी पञ्चपदी पञ्चाशत्तत्त्वरूपिणी।
पातु प्रतीचीमनिशं सामब्रह्मशिरोऽङ्किता ॥ ५५ ॥
पश्चिमाभिमुखी, पाँच पाद वाली, पचास तत्त्वोंसे परिपूर्ण तथा
सामवेद जिनका शिरोलङ्कार है ऐसी देवी पश्चिम दिशामें निरन्तर
मेरी रक्षा करें ॥ ५५ ॥

सौम्या ब्रह्मस्वरूपाख्या साथर्वाङ्गिरसात्मिकाम् । उदीचीं षट्पदा पातु चतुष्पष्टि-कलात्मिका ॥ ५६॥

छः पादोंसे युक्त, चौसठकलाओंसे सम्पन्न, जिसका ऋषि अङ्गि-राजी हैं ऐसी अथर्ववेद स्वरूपासीम्य स्वभाववाली-ब्रह्मस्वरूपा नाम-घेबी देवी उत्तर दिशामें मेरी रक्षा करें ॥ ५६॥

> पञ्चारात्तस्व रचिता भवपादा राताक्षरी । व्योमाख्या पातु मे चोध्वी दिशं चेदाङ्गसंस्थिता ॥ ५७ ॥

जिनका निर्माण पचास तत्त्वोंसे हुआ है और जो सी अक्षरोंसे सम्पन्न हैं एवं जो वेदाङ्गोंपर विराजमान है ऐसी व्योमा नामवेयी देवी ऊद्र्ध्वं दिशामें मेरी रक्षा करें।। ५७॥

विद्युत्रिमा ब्रह्मसंज्ञा मृगारूढा चतुर्भुजा । चापेषु-चर्मा-ऽसिधरा पातु मे पावकी दिशम्॥ ५८॥

सिंहारूढ़ दिव्य विजलोके समान कान्तिवाली चारभुजाओंसे युक्त तथा चारों हाथोंमें कमणः धनुष-वाण-ढाल और तलवार धारण करनेवाली ब्रह्मनाम थेयी देवी अग्निकोणमें मेरी रक्षा करें।। १८॥

> ब्राह्मी-क्रेमारी गायत्री रक्ताङ्गी हंसवाहिनी। विभ्रत्कमऽल्वक्ष-स्रक्सुवान् मे पातु नैर्ऋतीम्॥ ५९॥

हंसारूढ़ रक्तवर्ण ब्राह्मी कुमारी गायत्री आदि नामोंसे युक्त कमण्डलु, अक्षमाला-सुक और सुवा धारण करनेवाली देवी नैत्रेत्य दिशामें मेरी रक्षा करें॥ ५६॥

> चतुर्भुज( वेदमाता शुक्छाङ्गी वृषवाहिनी। वराभय-कपाछाक्ष-स्नश्विणी पातु वादणोम्॥६०॥

वृषारुढ़, शुक्लवर्ण, चार भुजाओंमें वर-अभय-कपाल और अक्ष-माला घारण करनेवाली वेदजननी देवी वायव्य दिशामें मेरी रक्षा करें॥ ६०॥

श्यामा सरस्वती बृद्धा वैष्णवी गरुडासना । शङ्कारा•ज्ञामयकरा पातु शैवीं दिशं मम ॥ ६१ ॥

गरुड़ारूढ़, वृद्धावस्थासे सम्पन्न हाथोंमें शङ्ख-चपु-वर तथा अभय मुद्रा घारण करनेवाली वैष्णवी श्यामवर्णा सरस्वती देवी ईशान दिशामें मेरी रक्षा करें॥ ६१॥

> चातुर्भुजा वेदमाता गौराङ्गी सिंहवाहना। वरा-भया-८•ज-युगलैर्भुजैः पात्वधरां दिशम्॥ ६२॥

सिंहारूढ़ चार भुजाओं में वर-अभय और दो कमल घारण करने वाली गौरवर्णा वेद जननी देवी अध्नेभागमें मेरी रक्षा करें।। ६२॥

> तत्तत्पार्श्वस्थिताः स्व-स्ववादनायुध भूषणाः। स्व-स्वदिक्षु स्थिताः पान्तु ग्रहशक्त्यङ्गदेवता॥ ६३॥

उन-उन पार्श्व भागोंसे स्थित अपने-अपने वाहन-आयुध और आभूषणोंसे अलङ्कृत अङ्गदेवताओंसे युक्त ग्रह्शक्तियाँ अपनी-अपनी दिशाओंमें स्थित होकर मेरी रक्षा करें॥ ६३॥

> मन्त्राधिदेवतारूपा मुद्राधिष्ठान देवताः। ध्यापकत्वेन पात्वस्मानापहत्तलमस्तकम् ॥ ६४ ॥

मन्त्रोके अधिष्ठातृ देवता स्वरूप मुद्राओके स्थानोंके देवता जो अपने पादतलको मस्तकपर चढ़ाये हुए हैं वे सभी व्यापक रूपसे हमारी रक्षा करें॥ ६४॥

तत्वदं मे शिरः पातु भालं मे सवितुः पद्म्। वरेण्यं मे हशौ पातु श्रुती भर्गः सदा मम ॥ ६५॥

गायत्री मन्त्रमें जो ''तत्" पद है वह मेरे शिर की, ''सवितुः" पद भालस्थानकी, "वरेण्य" पद दोनों नेत्रों की तथा ''भर्गः" पद मेरे दोनों कानों की सदा रक्षा करें।। ६५।।

ब्राणं देवस्य मे पातु पातु धीमहि मे सुस्तम्। जिह्नां मम धियः पातु कण्ठं मे पातु यः पदम्॥ ६६॥ "देवस्य" पद नाक की, "बोमहि" पद मुख की, "धियः" पद जिह्ना की, और "यः" पद मेरे कण्ठ की रक्षा करें॥ ६६॥

नः पदं मे पातु स्कन्धौ भुजौ पातु प्रचोदयात्। करौ मे च परः पातु पादौ मे रजसाऽवतु॥ ६७॥

"नः" पद स्कन्ध देशोंकी, "प्रचोदयात्" पद दोनों भुजाओंकी, "परः" पद दोनों हाथों की, "रजसे" पद मेरे दोनों पैरों की रक्षा करें॥ ६७॥

असी में हृद्यं पातु मम मध्यावदाऽवतु। ओ में नाभि सदा पातु किट में पातु में सदा॥ ओमापः सिक्थिनी पातु गुह्यं ज्योतिः सदा मम॥ ६८॥

''असी'' पद हृदय की, ''अदा'' पद मध्य भाग की, ''ऊँ'' पद नाभिकी, तथा ''में'' पद मेरे कटि प्रदेश की, ''ऊँ आपः 'पद घुटनों की ''ज्योतिः'' पद मेरे गृह्य स्थानों की सदा रक्षा करें।। ६८।।

ऊरू मम :रसः पातु जानुनी अमृतं मम । जंघे ब्रह्म पदं पातु गुल्कौ भूः पातु मे सदा ॥ ६९ ॥

''रसः'' पद अरुद्धय की, ''अमृत्तं' पद दोनों जानुओंकी, ''ब्रह्म'' पद दोनों जङ्काओं की, और ''भूः'' पद सदा मेरी गुल्फोंकी रक्षा करें॥ ६६॥

पादौ मम भुवः पातु स्नुवः पात्विख्ततं वपुः। रोमाणि मे महः पातु रोमकं पातु मे जनः॥ ७०॥

"भुवः" पद दोनों पैरोंकी, "स्रुवः" पद समस्त शरीर की "महः" पद रोमराजि की और "जनः" पद छोटे-छोटे बालों की रक्षा करें॥ ७०॥

प्राणांश्च धातुतस्वानि तदीशः पातु मे तपः। सत्यं पातु मयायूंषि हंसो बुद्धि च पातु मे ॥ ७१ ॥

सर्व समर्थ वह ''तपः'' पद पश्चप्राण तथा सप्त धातुतत्त्वों की ''सत्यं'' पद अणु की और ''हंसः'' पद मेरी बुद्धि की रक्षा करें॥ ७१॥

शुचिषत् पातु मेशुकं वसुः पातु श्रियं मम । मति पात्वन्तरिक्षसद्धांता दानं च पातु मे ॥ ७२ ॥

"शुचिषत्" पद मेरे शुक्त की "वसु" पद मेरी श्री की "अन्तरिक्ष-सत्" पद मेरी मित की तथा "होता" पद मेरे दान की रक्षा करें॥ ७२॥

वेदिषत् पातु मे विद्यामतिथिः पातु मे गृहम्। धर्म दुरोणसत्पातु नृषापातु सुतान् मम॥ ७३॥

''वेदिषत्" पद विद्या की ''अतिथिः'' पद गृह की ''दुरोणसत्" पद धर्म की तथा ''नृषत्" पद मेरे पुत्रों की रक्षा करें।। ७३।।

वरसत्पातु मे भार्यामृतसत्पात् मे सुतान्। ब्योमसत् पातु मे बन्धून् आतृनब्जाश्च पातु मे॥ ७४॥

''वरसत" पद भार्याकी ''अमृत सत्'' पद पुत्रों की ''व्योमसत्'' पद बन्धुओं की तथा ''अब्जा" पद मेरे भाइयों की रक्षा करें॥ ७४॥

पशून् मे पातु गोजाश्च ऋतजाः पातु मे भवम्।

सर्व मे अद्रिजाः पातु यानं मे पात्वृतं सदा ॥ ७५ ॥
"गोजाः" पद वस्तुओं की "ऋतजाः" पद जन्म की "अद्रिजाः"
पद समस्त स्थानों की तथा "ऋत" पद मेरे समस्त यानों की रक्षा
करें ॥ ७५ ॥

अनुक्तमथ यत् स्थानं शरीरेऽन्तर्वहिश्च यत्। तत्सर्व पातु मे नित्यं हंसः सोऽहमहर्निशम्॥ ७६॥

शरीरके बाहर और भीतर जिन स्थानोंका ग्रहण नहीं किया गया उन समस्त स्थानोंकी ''हंसः'' और ''सोऽहम्' पद रात दिन सदा-सर्वदा मेरी रक्षा करें॥ ७६॥'

> इदं तु कथितं सम्यङ् मया ते ब्रह्मपञ्जरम्। सन्ध्ययोः प्रत्यहं भक्त्या जपकाले विशेषतः॥ ७७॥

इस ब्रह्म पञ्जर स्तोत्रका सम्पूर्ण विवान मैंने तुमसे कह सुनाया प्रायः इस स्तोत्रका पाठ प्रातः तथा सायं सन्व्याके समय और विशेध-कर जपके समय भक्तिपूर्वक करना चाहिये ॥ ७७ ॥

धारयेद् द्विजवर्यो यः श्रावयेद् वा समाहित । स विष्णु स शिवः सोऽहं सोऽक्षरः स विराट् स्वराट्॥ ७८॥

जो द्विज श्रेष्ठ इस ब्रह्म-पञ्जर-स्तोत्रको घारण करता या समा-हित होकर सुनता है वह साक्षात्—ब्रह्मा-विष्णु-महेश-अक्षर-विराट् और स्वतः देदीप्यमान हो जाता है।। ७८।।

> शताक्षरात्मकं देव्या नामाऽष्टाविशतिः शतम् । ऋणु वक्ष्यामि तत्सर्वमतिगुद्धं सनातनम् ॥ ७९ ॥

शताक्षरस्वरूपा देवी की १२८ नामावली है जो सनातन और अति रहस्यात्मक हैं उन सब नामावलीको मैं कहूँगा तुम सुनो ॥७६॥

> भूतिदा भुवना वाण वसुधा सुमना मही। हरिणी जननी नन्दा सविसर्भी तपस्विनी॥ ८०॥

देवी की एक सौ अट्ठाइस नामावली निम्नाङ्कित है— १ भृतिदा २ भवना ३ वाण ४ वसुघा ५ सुमना ६ मही ८ हरिणी ८ जननी ६ नन्दा १० सविसर्गा ११ तपस्विनी ॥ ८०॥

> पयस्विनी सती त्यागा चैन्द्वी सत्यवीरसा। विश्वा तुर्या परा रेच्या निर्घृणी यामिनी भवा॥ ८१॥

१. हंसः शुचिपद्वसुरन्तिरक्षसद्धोता वेदिपदितिथिर्दुगेषसत् । नृथद्वरस-सदृतसद्व्योम सद्व्या गोजा ऋतजा अद्विजा ऋतं वहत् ॥ शुक्लप्यजुर्वेद-संहिता, अध्याय १०, मण्डल २४ में यह मन्त्र है। इस मन्त्रके "हंसः" पद-से लेकर "ऋत" पदों तकका प्रयोग श्लोक संख्या ७१ से ७६ तक रक्षण-कार्यके लिए किया गया है।

१२ पयस्विनी १३ सती १४ त्यागा, १५ ऐन्दवी १६ सत्यवीरसा १७ विश्वा १८ तुर्या १६ परा २० रेच्या २१ निर्घृणी २२ यामिनी तथा २३ भवा ॥ ८१ ॥

> गोवेद्या च जरिष्ठा च स्कन्दिनी धीर्मतिर्हिमा। भीषणा योगिनी पक्षी नदी प्रज्ञा च चोदिनी॥ ८२॥

२४ गो २५ विद्या २६ जरिष्ठा २७ स्कन्दिनी २८ घी: २६ मितः ३० हिमा ३१ भीषणा ३२ योगिनी ३३ पक्षी ३४ नदी ३५ प्रज्ञा ३६ चोदिनी ॥ ८२ ॥

> धनिनी यामिनी पद्मा रोहिणी रमणी ऋषिः। सेनामुखी सामयी च वकुळा दोषवर्जिता॥ ८३॥

३७ घनिनी : प्रयामिनी ३६ पद्मा ४० रोहिणी ४१ रमणी ४२ ऋषि: ४३ सेनामुखी ४४ सामयी ४५ वकुला ४६ दोषवर्जिता ॥ दशा

सर्वकामदुघा सोमोद्भवा-ऽहङ्कार-वर्जिता। द्विपदा च चतुष्पादा त्रिपदा चैव षट्पदा॥ ८४॥

४७ सर्वकामदुघा ४८ सोमोद्भवा ४६ अहंकारवर्जिता ५० त्रिपदा ५१ चतुष्पादा ५२ त्रिपदा ५३ षट्पदा ॥ ५४ ॥

अष्टापदी नवपदी सा सहस्राक्षरात्मिका।
इदं यः परमं गुद्धं सावित्रोमन्त्रपञ्जरम् ॥ ८५॥
नामाष्टविंशतिशतं शृणुयाच्छ्रावयेत् पठेत्।
मत्यानाममृतस्वाय भीतानाम भयाय च ॥ ८६॥

भूष्ठ अष्टापदी ५५ नवपदी ५६ सहस्राक्षरात्मिका आदि— यह सावित्री मन्त्र पञ्जर-स्तोत्र जो परम रहस्यात्मक तथा १२= देवी की नामावलीसे विभूषित है इस मरणधर्माको अमृतत्व प्राप्तिके लिये तथा भयभीतको निर्भय करनेके लिये सुनना चाहिये, सुनाना चाहिये तथा पाठ करना चाहिये ४ ६५-५६॥

मोक्षाय च मुमुक्षूणां श्रीकामानां श्रिये सदा। विजयाय युयुत्स्नां व्याधितानामरोगकृत ॥ ८७॥

मुमुक्षुओंको मोक्षप्राप्तिके लिये, घनार्थियोंकी घनलाभार्थ, योद्धाओंको विजयके लिये, तथा रोगियोंको आरोग्यप्राप्तिके लिए इसका पाठ करना चाहिये॥ ६७॥

> वद्याय वद्यकामानां विद्यायै वेदकामिनाम् । द्रविणाय दरिद्राणां पापिनां पाप शान्तये ॥ ८८॥

वशीकरणार्थीको वशीकरणके लिये, वेदकामार्थीको विद्याप्राप्तिके लिये, दरिद्रोंको घनके लिये, पापियोंको पापशान्तिके लिये इसका पाठ करना चाहिये। ८८॥

> वादिनां वादिविजये कवीनां कविताप्रदम्। अन्नाय श्रुधितानां च स्वर्गाय नाकमिच्छताम्॥ ८९॥

वाद-विवादमें विजय प्राप्तिके लिये, कवियोंको कवित्वशक्तिके लिये, भूखोंको अन्नके लिये तथा स्वर्गेच्छुको स्वर्ग प्राप्तिके लिये इसका पाठ करना चाहिये ॥ ६६॥

पशुभ्यः पशुकामानां पुत्रेभ्यः पुत्रकांक्षिणाम् । क्लेशिनां शोकशान्त्यर्थं नृणां शत्रुभयाय च ॥ ९०॥

पशुकामार्थियोंको पशुप्राप्तिके लिये, पुत्रार्थियोंको पुत्रप्राप्तिके लिए, दुःखियोंको शोकशान्त्यर्थं तथा मनुष्योंको शत्रुभयार्थं इसका पाठ करना चाहिये।। १०।।

राजवश्याय द्रष्टब्यं पञ्जर नृप सेविनाम् । भक्त्यर्थं विष्णुभक्तानां विष्णौ सर्वान्तरात्मनि ॥ ९१ ॥

राजसेवकोंको राजाको अपने वशमें करनेके लिये, वैष्णवोंको सर्वात्मा भगवान् विष्णुके प्रति भक्ति-लाभार्थ इसका पाठ करना चाहिये॥ ६१॥

> नायकं विधिस्रष्टानां शान्तये भवति ध्रुवम्। निःस्पृद्वाणां नृणां मुक्तिः शाश्वती भवति ध्रुवम्।। ९२।।

विधिरचित समस्त स्तोत्रोंमें प्रधान यह गायत्री-पञ्जर-स्तोत्र मनुष्योंके समस्त क्लेशशान्तिके लिये ध्रुवसत्य है साथ ही इससे निस्पृह मनुष्यों की शाश्वती मुक्ति अवश्य हो जाती है।। ६२।।

> जप्यं त्रिवर्गसंयुक्तं गृहस्थेन विशेषतः। मुनीनां ज्ञानसिद्धवर्थं यतीनां मोक्ष सिद्धये॥ ९३॥

धर्मार्थकाम इन तीनों की कामनावाले मनुष्यको इस स्तोत्रका पाठ अवश्य करना चाहिये- मुनियोंको ज्ञान-सिद्धिके लिये तथा यतियों- को मोक्षप्राप्तिके लिये इसका पाठ करना चाहिये।। ६३।।

उद्यन्तं चन्द्रिकरणमुपस्थाय कृताञ्जलिः। कानने वा स्वभवने तिष्ठञ्छुद्धो जपेदिदम्॥ ९४॥ हाथ जोड़कर उगते हुए चन्द्रमाका उपस्थान करके अरण्यमें २ गा० र० या अपने घरमें शुद्ध भावसे खड़े होकर इस स्तोत्रका पाठ करना चाहिये॥ १४॥

> सर्वान् कामानवाष्त्रोति तथैव शिवसन्निधौ । मम प्रीतिकरं दिब्यं विष्णुभक्ति-विवर्द्धनम् ॥ ९५ ॥

भगवान् शिवके सभीप यदि गायत्रो-पञ्जर-स्तोत्रका पाठ किया जाय तो पाठकको समस्त कामनाओंकी प्राप्ति होती है, साथ ही वह पाठ मेरे अर्थान् ब्रह्माजीके प्रोतिकर और दिव्य विष्णुभक्तिको बढ़ाने-वाला होता है ॥ ६५ ॥

ज्वरार्तानां कुशात्रेण मार्जयेत् कुष्ठरोगिणाम् । अङ्गमङ्गयथा लिङ्गं कत्रचेन तु साधकः ॥ ९६ ॥ ज्वरसे पीड़ित तथा कुष्ठरोगियोंके अङ्गप्रत्यङ्गको कवचके द्वारा कुशाके अग्रभागके जलसे साधक मार्जन करे ॥ ६६ ॥

> मण्डलेन विशुद्धचेत् सर्वरोगैर्नसंशयः । मृतप्रजा च या नारी जन्म बन्ध्या तथैव च ॥ ९७॥ कन्य(दि-वन्ध्या या नारी तासामङ्गं प्रमार्जयेत् । पुत्रा न रोगिणस्तास्तु लभन्ते दीर्घजीविनः॥ ९८॥

यदि कवचके द्वारा कुशाग्रभागके जलसे मण्डल अर्थात् गोलाकार वृत्त खींच दिया जाय तो रोगी समस्त रोगोंसे मुक्त हो जाता है, इसमें कोई सन्देह नहीं; जिस स्त्रीका बच्चा जन्मते ही मर जाता हो वा मरा हुआ हो जन्म लेता हो, या जो जन्मसे ही वन्ध्या हो तो उन सभी स्त्रियोंके अङ्गोंको कवचके द्वारा कुशाग्रवलसे मार्जन करना चाहिये, मार्जन करनेसे वे स्त्रियां निरोगी तथा दीर्घजीवी पुत्रको प्राप्त करती हैं॥ ६७-६८॥

तास्ताः संवत्सराद्वींग गर्भे तु द्धिरे पुनः।
पति-विद्वेषिणी या स्त्री अङ्गं तस्याः प्रमार्जयेत्॥ ९९॥
तमेव भजते सा स्त्री पति कामवशं नयेत्।
अश्वत्थे राजवश्यार्थं विस्वमूले स्वक्रपभाक्॥ १००॥

उक्त सभी स्त्रियाँ मार्जन करनेके बाद एक वर्षके पूर्व ही गर्भ धारण पुनः कर लेती हैं, जो स्त्री पितसे द्वेष करनेवाली हो तो उसके भी अङ्गोंका कवचके द्वारा कुशाग्रजलसे मार्जन करना चाहिये, मार्जन करनेसे वही स्त्री अपने पित की सेवा करने लगती है और पितको कामाभिभूत कर लेती है। राजाको वशमें करनेके लिये भीपल को जड़में इस स्तोत्रका पाठ करे और दिन्य छपके लिये बिल्ब-वृक्ष को जड़में पाठ करे।। ६६-१००॥

> पलाशमूले विद्यार्थी तेजसाभिनुस्तो रवौ। कन्यार्थी चण्डिकागेहे जपेच्छत्रुभयाय च॥१०१॥

विद्यार्थी सूर्याभिमुख होकर पलाश की जड़में इस स्तोत्रका पाठ करे तो वह दिव्य तेजसे सम्पन्न हो जाता है, कन्यार्थीको दुर्गामन्दिरमें तथा शत्रुको भयभीत करनेके लिये भी इस स्तोत्रका पाठ करना आवश्यक है।। १०१॥

श्रीकामो विष्णुगेहे च उद्याने श्रीर्वशी भवेत्। आरोग्यार्थे स्वगेहे च मोक्षार्थी शैलमस्तके॥ १०२॥

श्रीकी कामनावाले विष्णुमन्दिरमें या उद्यानमें इस स्तोत्रका पाठ करें तो लक्ष्मी उनके वशमें हो जाती है, आरोग्यप्राप्तिके लिये अपने घर पर तथा मोक्षके लिये पर्वतशिखरपर इस स्तोत्रका पाठ करना चाहिये॥ १०२॥

सर्वकामो विष्णुगेहे च मोक्षार्थी यत्र कुत्रचित्। जपारम्भे तु हृद्यं जपान्ते कवचं पठेत्॥ १०३॥ सभी कामनाओं की सिद्धिके लिये विष्णुमन्दिरमें तथा मोक्षार्थी-को जिस किसी भी स्थानमें इस स्तोत्रका पाठ करना चाहिये, स्तोत्र-पाठके पूर्व गायत्री-हृदय-स्तोत्र और अन्तमें गायत्री-कवचका पाठ करना चाहिये॥ १०३॥

किमत्र बहुनोक्तेन श्रणु नारद ! तस्वतः।
यं यं चिन्तयते नित्यं तं तं प्राप्नोति निश्चितम् ॥ १०४ ॥
वह्याजी कहते हैं: —हे नारद ! इस स्तोत्रके विषयमें अधिक
कहनेसे क्या प्रयोजन ? तात्त्विकरूपसे सुनो, मनुष्य जिस-जिस वस्तुकी कामना करेगा वह-वह वस्तु इस स्तोत्रके पाठ करनेसे उसे अवश्य
मिलेगी ॥ १०४ ॥

इति गायत्री-पञ्जर-स्तोत्रम्।

## अथ गायत्रीपरलम्

ब्रह्मशाप विमोचनका विनियोग —

ॐ अस्य श्रीब्रह्मशाप विमोचन-मन्त्रस्य नित्रहाऽनुकर्ता प्रजा-पतिक्रिषः, कामदुघा गायत्रीच्छन्दः, ॐ ब्रह्मशापविमोचनी गायत्री-शक्तिर्देवता, ब्रह्मशापविमोचनार्थे जपे विनियोगः।

ब्रह्मशाप विमोचन विनियोगका अर्थ:-

ॐ इस ब्रह्मशाप विमोचन मन्त्रके निग्रह और अनुग्रह करनेवाले प्रजापित ऋषि हैं, कामनाओं को पूर्ण करनेवाला गायत्री छन्द है। ब्रह्म शाप विमोचनार्थ गायत्री शक्ति ही देवता है अतः ब्रह्मशापिवमोचनार्थ इस विनियोग को पढ़कर भूमिपर जल छोड़े।

मन्त्रः— सवितः ब्रह्मोमेत्युपासनात् तत्तद्ब्रह्मविदो विदुस्तां प्रय-तन्ति धीराः । सुमनसा वाचा ममाऽत्रतः । ॐ देवी गायत्रि !, त्वं ब्रह्मद्मापाद विमुक्ता भव ।

मन्त्रका अर्थ:-

सूर्यकी ब्रह्मरूपसे ॐ की उपासनासे तत्तद् ब्रह्मज्ञानी धीरजन ब्रह्मके तत्तद् स्वरूपको जाननेके लिए प्रयत्न करते हैं। सौमनस्य वाणीसे हे देवी गायत्री ! तुम मेरे अ। गे ब्रह्मशापसे मुक्त हो जाओ।

विश्वामित्र शापविमोचनका विनियोग-

ॐ विश्वामित्र-शापविमोचन-मन्त्रस्य नूतनसृष्टिकर्ताविश्वामित्र-ऋषिः, वाग्वोद्वा गायत्रीछन्दः, भुक्ति-मुक्तिप्रदा विश्वामित्रानुप्रहीता-गायत्रीशक्तः, सविता देवता, विश्वामित्रशापविमोचनार्थे जपे विनियोगः।

विश्वामित्र शापविमोचन विनियोगका अर्थ:-

ॐ विश्वामित्र शापविमोचन मन्त्रके नवीन सृष्टिकर्ता विश्वामित्र ऋषि हैं, वाणीको पूर्ण करनेवाला गायत्री छन्द है, भुक्ति—मुक्ति प्रदान करनेवाली विश्वामित्रसे अनुग्रहीत गायत्री ही शक्ति है, सविता देवता है, विश्वामित्र शापविमोचनार्थ इस विनियोगको पढ़कर भूमि-पर जल छोड़े।

मन्त्रः—तस्वानि चाङ्गेष्विगिचितोधियांसः त्रिगर्भा यदुद्भवां देवाश्चोचिरे विश्वसृष्टि तां कल्याणीमिष्टकरीं प्रपद्ये यन्मुखान्निःस्तोः वेदगर्भः। ॐ गायत्रि ! त्वं विश्वामित्रशापाद् विमुत्ता भव । मन्त्र का अर्थ:-

अग्निके समान चमत्कृत बुद्धिमानजन देवीके अङ्गोंमें तत्त्वोंका घ्यान करते हैं, जिससे उत्पन्न सत्त्व-रज-तमोगुणसे परिपूर्ण इस विश्व-सृष्टिको देवगण भी कहते हैं, ऐसे सबके कल्याण करनेवाली तथा समस्त अभीष्टोंको पूर्ण करनेवाली देवीका मैं शरण ग्रहण करता हूँ, जिस देवीके मुखसे वेदोंका रहस्य उत्पन्न हुआ है। हे देवी गायती! तुम विश्वामित्र के शाप से मुक्त होओ।

विशिष्ठ शाप विमोचनका विनियोग।

ॐ वशिष्ठशापविमोचनमन्त्रस्य वशिष्ठऋषिः, विश्वोद्भवो गायत्रीच्छन्दः, वाशिष्ठातुत्रहीता, गायत्रोशिकर्देवता, वशिष्ठशाप-विमोचनार्थे जपे विनियोगः।

विशष्ठ शापविमोचनविनियोगका अर्थ:-

ॐ विशवणापिवमोचन मन्त्रके विशवजो ऋषि हैं, विश्वको उत्पन्न करनेवाला गायत्री छन्द है, विशष्ठके द्वारा अनुग्रहीत गायत्री शक्ति ही देवता है। विशष्ठशापिवमोचनार्थ इस विनियोगको पढ़कर भूमि-पर जल छोड़े।

मन्त्रः—तस्त्रानि चाङ्वेष्वग्निचितो धियांसः ध्यायन्ति विष्णो-रायुधानि विभ्रमत्। जनानता सोपरमं च शाश्वत्। गायश्रीमासा-च्छुरनुत्तमं च धाम। ॐ गायत्रि त्वं वशिष्ठशापाद् विमुक्ता भव।

मन्त्र का अर्थ:-

अग्निके समान चमत्कृत बुद्धिमानजन देवी गायत्रीके अङ्गोंमें तत्त्वोंका घ्यान करते हैं, विष्णुके आयुधोंको घारण करती हुई लक्ष्मीके साथ निरन्तर जनोंको प्राप्त करती हुई गायत्रीको तथा परमधामको किया। हे गायत्री देवी ! तुम विशष्ठके शापसे मुक्त हो जाओ।

प्रार्थना —सोऽहमर्कमयं ज्योतिरर्कः ज्योतिरहं शिवः। आत्मज्योतिरहं शुक्लं शुक्लं ज्योतिरसोऽहमाम्॥

देवी गायत्री अपनी विभूतिका वर्णन करती हुई कहती हैं कि मैं ही सूर्यमय ज्योति हूँ, मैं ही कल्याणप्रद सूर्य ज्योति हूँ, मैं ही शुद्ध-आत्मज्योति हूँ, शुद्ध ज्योति "रसोवैसः" के अनुसार रसस्वरूप ॐकारात्मक ब्रह्म मैं ही हूँ।

अहो विष्णुमहेरोते! दिग्ये सिद्धिसरस्वति ?। अजरे अमरे चैव

ब्दिब्ययोने ? नमोस्तुते ॥

ब्रह्मा तथा विष्णुका सञ्चालन करनेवाली, हे दिव्य सिद्धसरस्वती ! हे अजर अमर दिव्ययोनिवाली देवी ! आपको बार-बार नमस्कार है।

शुद्ध गायत्रीका ध्यान :--

यद्देवाऽसुरप्जितं परतरं सामध्यंतारात्मकं पुन्नागाऽम्युजपुष्प-नाग-वकुलैः केशैः युकैरचिंतम्। नित्यं ध्यानसमस्तदीप्तिकरणं कालाग्निस्दीपनं तत्संदारकरं नमामि सततं पातालसंस्थं मुखम्॥

शुद्ध गायत्री ध्यानका अर्थ:--

जिसकी देवता तथा असुरगण पूजा करते हैं, जो श्रेष्ठसे भी श्रेष्ठतर है, जो सामर्थ्य तारानामक विद्याके साक्षात् स्वरूप है, जिनका ब्रह्मा-शिव तथा शुकादि मुनिगण पुत्राग, कमलनाग, चम्पा तथा वकुल आदि पुष्पोंसे आर्चन करते हैं, जो नित्य ध्यान करनेवालोंको समुद्भासित करता है, कालाग्निके समान जिनका तेज प्रचण्ड है, ऐसे पातालमें स्थित तथा संहार करनेवाली देवी गायत्रीके मुखका मैं सतत. नमन करता है।

वर्णींके द्वारा न्यास विधि:-

"ॐ तत्पाद।ङ्गुलि पर्वश्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर चरणस्थ सभी अङ्गुलियोंके पोरोंका स्पर्श करें।

"ॐ सपादाङ्कुलिभ्यो नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर सभी अड्गुलियोंका स्पर्श करें।

"ॐ विजङ्घाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों जङ्घाओंकाः स्पर्श करें।

"ॐ तर्जानुभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों जानुओंका स्पर्श करें।

"ॐ व असभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों ऊहवोंका अर्थात् गोदका स्पर्श करें।

"ॐ रे शिक्षाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर लिङ्गका स्पर्श करें।

"ॐ णि वृषणाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर अण्डकोषोंका स्पर्श करें।

"ॐ यं कट्ये नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर कमरका स्पर्श करें। "ॐ भनीभ्ये नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर नाभिका स्पर्श करें। "ॐ गो उदराय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर पेटका स्पर्श करें। "ॐ दे स्तनाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों स्तनोंका स्पर्श करें।

"ॐ च उरसे नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर हृदयका स्पर्श करें। "ॐ स्य कण्ठाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर कण्ठका स्पर्श करें।

"ॐ धी दन्तेभ्यो नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दाँतोंका स्पर्श करें।

"ॐ म तालुने नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर तालुका स्पर्श करें।
"ॐ धि नेत्राभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों नेत्रोंका
स्पर्श करें।

"ॐ यो भ्रूम्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों भौहोंका स्पर्श करें।

"ॐ यो ललाटाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर मस्तकका स्पर्श करें।

"ॐ नः पूर्वामुखाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर पूर्वमुखका स्पर्श करें।

"ॐ प्र दक्षिणमुखाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दक्षिण मुख-का स्पर्श करें।

"ॐ चो पश्चिममुखाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर पश्चिम मुखका स्पर्श करें।

"ॐ द उत्तरमुखाय नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर उत्तरमुख-का स्पर्श करें।

"ॐ द्यात् मूर्ध्ने नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर शिरका स्पर्श करें।

करन्यासः--

''ॐ तत्सि वितुरङ्गुद्धाभ्यां नमः'' इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंके अंगुठोंका स्पर्ण करें।

"ॐ वरेण्यं तर्ज्नीभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथों के तर्जनी अङ्गुलियोंका स्पर्श करें।

'ॐ भगे देवस्य मध्यमाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंके मध्यमा अङ्गुलियोंका स्पर्श करें।

"ॐ धीमिद्ध अनामिकाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंको अनामिका अङ्गुलियोंका स्पर्श करें।

"ॐ धियो योनः कनिष्ठिकाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर

दोनों हाथोंके कनिष्ठिका अङ्गुलियों का स्पर्श करें।

ॐ "प्रवोदयात् करतलकर पृष्ठाम्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंकी हथेलियों और पृष्ठ भागोंका स्पर्श करें।

देहन्यास:-

"ॐ भूः पादयोः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों पैरोंका स्पर्श करें। "ॐ भुवः जान्योः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों जानुवोंका स्पर्श करें।

"ॐ स्वः नाभौ" इस मन्त्रभागको पढ़कर नाभिका स्पर्श करें।

"ॐ महः हृद्ये" इस मन्त्रभागको पढ़कर हृदयका स्पर्श करें।

"ॐ जनः कण्ठे" इस मन्त्रभागको पढ़कर कण्ठभागका स्पर्श करें।

"ॐ तपः ललाटे" इस मन्त्रभागको पढ़कर मस्तकका स्पर्श करें।

"ॐ सत्यं मूध्नि" इस मन्त्रभागको पढ़कर शिरका स्पर्श करें।

"ॐ तत पादयोः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों पैरोंका स्पर्श करें।

"ॐ स्वितुर्जान्बोः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों जानुत्रोंका स्पर्ण करें।

"ॐ वरेण्यं स्कन्धयोः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनो स्कन्धोंका स्पर्श करें।

"ॐ भगों हृद्ये" इस मन्त्रभागको पढ़कर हृदयका स्पर्श करें।

"ॐ देवस्य कण्ठे" इस मन्त्रभागको पढ़कर कण्ठका स्पर्श करें।

"ॐ धीमद्वि चक्त्रे" इस मन्त्रभागको पढ़कर मुखका स्पर्श करें।

"ॐ धियो यो नैत्रे" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों नेत्रों का स्पर्श करें।

"ॐ नः मुखे" इस मन्त्रभागको पढ़कर मुखका स्पर्श करें।

"ॐ अस्त्राय फट्" इस मन्त्रभागको पढ़कर ताली बजा दें। करन्यासः

"ॐ आपः अङ्कुष्ठाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथों के अंगुठों का स्पर्श करें।

"ॐ ज्योति रत्तर्जनीभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंकी तर्जनी अङ्गुलियोंका स्पर्श करें।

"ॐ रस्रो मध्यमाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथों के मध्यमा अङ्गुलियोंका स्पर्श करें।

"ॐ असृतम् अनामिकाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंके अनामिका अङ्गुलियों का स्पर्ण करें।

"ॐ ब्रह्म किनिष्टिकाभ्यां नमः" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथों के किनिष्टिका अङ्गुलियों का स्पर्श करें।

"ॐ भूर्भुवः स्वरोम् करतळकरृष्टाम्यां नमः' इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों हाथोंकी हथेलियों और पृष्ठ भागोंका स्पर्श करें।

हृदयन्यासः-

"ॐ अग्नये **हृद्याय नमः**" इस मन्त्रभागको पढ़कर **हृदय का**. स्पर्श करें।

"ॐ वायवे शिरसे स्वाहा" इस मन्त्रभागको पढ़कर शिरका स्पर्श करें।

"ॐ सूर्याय शिखायै वषट्' इस मन्त्रभागको पढ़कर शिखाका स्पर्श करें।

"ॐ ब्रह्मणे कवचायहुम्" इस मन्त्रभागको पढ़कर दोनों भुजाओं-का स्पर्श करें।

"ॐ विष्णवे नैत्रत्रयाय वौषट्' इस मन्त्रभागको पढ़कर नेत्रों-का स्पर्श करें।

"ॐ **रुद्राय अस्त्राय फट्**" इस मन्त्रभागको पढ़कर ताली बजावें।

ब्रह्मगायत्री मन्त्रः—

"ॐ भूः ॐ भुवः ॐ स्वः ॐ महः ॐ जनः ॐ तपः ॐ सत्यं ॐ तत्सवितुर्वरेण्यं भगोंदेवस्य धीमहि। धियो यो नः प्रचोद्यात्। ॐ आपो ज्योति रसोऽमृतं ब्रह्मभूर्भुवः स्वरोम्।"

ब्रह्मगायत्रीमन्त्रका अर्थः--

"ॐ भूः ॐ भुवः ॐ सवः ॐ महः ॐ जनः" ॐ तपः ॐ सत्यं ये सातों व्याह्नतिके नामसे प्रसिद्ध हैं। हम उस सूर्यदेवके श्रेष्ठ तेज-का ध्यान करते हैं जो देव हमारी बुद्धिको परिमाजित या प्रेरित करें। उस ब्रह्मगायत्रीके जल-तेज-रस-अमृत-ब्रह्म-भूः-भुवः स्वः तथा ॐ ये नाम हैं।

## गायत्री-जप विधिः

अथ वेदादिगीतायाः प्रसादजननं विधिम्। गायज्याः सम्प्रवक्ष्यामि धर्मी-ऽर्थ-काम मोक्षदम्॥ १॥

जिन गायत्री देवीका वेदादि शास्त्रोंमें गान किया गया है उसा गायत्री देवीके धर्म-अर्थ-काम तथा मोक्षप्रद एवं प्रसन्नताजनक विधिका मैं वर्णन करता हूँ।। १।।

> नित्य-नैमित्तिके काम्ये तृतीये तपवर्द्धने। गायज्यास्तु परं नास्ति इह लोके परत्र च ॥ २॥

नित्य-नैमित्तिक-काम्यकर्मोंमें तथा तपस्याके बढ़ानेमें इस लोक तथा परलोकमें गायत्रीमन्त्रसे बढ़कर कोई दूसरा श्रेष्ठ मन्त्र नहीं है॥२॥

> मध्याहे मितभुङ् त्रिस्थानार्चनतत्परः। जपेह्यक्षत्रयं धीमान् नाऽन्यमानसकस्तु यः॥३॥

मध्याह्नमें अल्पाहारी हो, मौन रहकर तीन बार स्नान करके पूजाकार्यमें तत्पर हो अनन्य मनसे बुद्धिमानको गायत्रीका तीन लक्ष जप करना चाहिये॥ ३॥

कर्मभियों जपेत् पश्चात् क्रमशः स्वेच्छयाऽपि वा। यावत्कार्यं न कुर्वीत न लोपेत् तावता वतम्॥ ४॥

कर्मों से निवृत्त होकर जप करना चाहिये अथवा अपनी इच्छानुसार जप करना चाहिये, किन्तु ऐसा कार्य न करें कि जिससे गायत्रीजप-त्रतका लोप हो जाय ॥ ४॥

> आदित्यस्योद्ये स्नात्वा सहस्रं प्रत्यहं जपेत्। आयुरारोग्यमैश्वर्ये धनं च लभते ध्रुवम्॥५॥

सूर्योदय होनेपर स्नान करके प्रतिदिन गायत्रीमन्त्रका एक हजार जप करना चाहिये, इस प्रकार जप करनेसे निश्चित ही दोर्घायु-आरोग्यता ऐश्वर्य और घनकी प्राप्ति होती है।। १।।

> त्रिरात्रोपोषितः सम्यग् घृतं हुत्वा सहस्रद्याः। सहस्रं लाभामाण्नोति हुत्वाऽग्नौ खदिरेन्धनम् ॥ ६॥

तीन रात्रि तक उपवास रहकर विधि-विधानसे यदि गायत्रीमन्त्र-के द्वारा घीसे एक हजार आहुति दी जाय अथवा खैरकी लकड़ीसे एक हजार आहुति करे तो आहुतिकर्त्ताको परमलाभ की प्राप्ति होती है।। ६।। पालाशैः सिमधैश्चैव धृताकानां हुताशने । सदस्रं लाभमाप्नोति राहु सूर्य-समागमो ॥ ७॥

सूर्यग्रहणपर घीसे डूबे हुए पलाशकी लकड़ीसे अग्निमें गायत्री-मन्त्रने एक हजार आहुति दे तो आहुतिदाताको लाभ होता है।। ७।।

> हुत्वा तु खद्रिं वही घृताकं रक्तवन्दनम्। सहस्रहेममानोति राहु-वन्द्रसमागमे॥ ८॥

चन्द्रग्रहणके समय घीसे डूबे हुए खैरकी लकड़ी या लालचन्दनसे गायत्रीमन्त्र द्वारा अग्निमें एक हजार आहुति दे तो हवनकर्ताको सुवर्णकी प्राप्ति होती है ॥ = ॥

> रक्तचन्दनिमश्रं तु सघृतं हृध्यवाहने। हुत्वा गोमयमाप्नोति सहस्रं गोमयं द्विजः॥९॥

रक्तचन्दन और घीसेयुक्तकण्डासे अग्निमें गायत्रीमन्त्रके द्वारा जो भी द्विज आहुति देता है तो उस द्विजको गोमय रत्नकी प्राप्ति होती है ॥ ६॥

> जाती-चम्पक-राजार्क-कुसुमानां सहस्रशः। हुत्वावस्त्रमवाष्नोति घृताकानां हुताशने॥ १०॥

घृताक्त चमेली, चम्पा और मदारके पुष्पोंसे अग्निमें गायत्री-मन्त्रके द्वारा एक हजार आहुति करनेपर दिव्य वस्त्रकी प्राप्ति होती है।। १०।।

सूर्यमण्डलविम्वे च हुत्वा तोयं सहस्रशः। सहस्रं प्राप्तुयाद्यमं रीप्यमिन्दुभये हुते॥ ११॥

गायत्रीमन्त्रके द्वारा भगवान् सूर्यको एक हजार अर्घ्य देनेपर सुवर्णकी प्राप्ति होती है। तथा चन्द्रमाको भी गायत्रीमन्त्रसे एक हजार अर्घ्य देनेपर रजत (चाँदी) की प्राप्ति होती है।। ११।।

> अलक्ष्मीपापसंयुक्ते मलन्याधिविनाशके । मुच्येत सहस्रजाप्येन स्नायाद् यस्तु जलेन वै ॥ १२ ॥

दारिद्रच और पाप एक साथ होनेपर तथा पाप और व्याधिके द्वारा विनाश उत्पन्न होनेपर यदि एक हजार गायत्रीमन्त्रसे पवित्र जलमें स्नान करे तो स्नान करनेवाला उपयुक्त दोषोंसे मुक्त हो सकता है। १२॥

गोघृतेन सहस्रेण होधेण जुहुयाद् यदि। चौरा-ऽभिन माहतोत्थानि भयानि न भवन्ति वै॥ १३॥ गायत्रीमन्त्रके द्वारा घृतयुक्त लोध्न (एक प्रकारका लाल पुष्प)
पुष्पोंसे यदि अग्निमें आहुति दी जाय तो होताकी चोर-अग्नि तथा
बवण्डर आदिसे उत्पन्न होनेवाले भय नहीं होते ॥ १३॥

क्षीराहारो जपेलक्षमपमृत्युमपोहति।

घृताशी प्राप्तुयान्मेवां बहुविज्ञान-सञ्चयाम् ॥ १४ ॥

दूध पीकर एक लाख गायत्रोमन्त्रके जापककी अगमृत्यु (अकाल मृत्यु ) नहीं होती अर्थात् उसकी अकालमृत्यु टल जाती है तथा घृत-पान करनेवाले जापक यदि एक लाख गायत्रोमन्त्रका जप करे तो, उसको ज्ञान-विज्ञानसे पूर्ण मेधाकी प्राप्ति होती है ॥ १४॥

हुत्वा वेतस पत्राणि घृताकानि हुताशने। लक्षाधिपस्य पदवीं सार्वभौमं न संशयः॥ १५॥

यदि घृतचूर्ण वेतसके पत्तोंको गायत्रीमन्त्रद्वारा अग्निमें एक लक्ष आहुति दो जाय तो सार्वभौमाधियत्त्य पदकी प्राप्तिमें कोई सन्देह नहीं अर्थात् होताको सार्वभौमाधियत्य पदकी प्राप्ति अवश्य होती है ॥१५॥

> लक्षेण भस्महोमस्य हुत्वा ह्युत्तिष्ठते जलात्। आदित्याभिमुखं स्थित्वा नाभिमात्रजलेशुचौ ॥ १६ ॥ गर्भपातादि-प्रदराश्चऽन्ये स्त्रीणां महारुजः। नाशमेष्यन्ति ते सर्वे मृतवत्सादि-दुःखदाः॥ १७ ॥

नाभिमात्र पवित्र जलमें सूर्याभिमुख होकर गायत्रोमन्त्र द्वारा एक लाख भस्मकी आहुति दी जाय तथा उतने ही बार सूर्योपस्थान किये जायं तो स्त्रियों के गर्भपात-प्रदर तथा दुःखदायी मृतवत्सादि महारोग नष्ट हो जाते हैं। जिसके मृत सन्तान उत्पन्न हो उस स्त्रीको मृतवत्सा कहा जाता है।। १६-१७।।

> तिलानां लक्षहोमेन घृताकानां हुताशने। सर्वकामसमृद्धातमा परं स्थानमवाष्त्रयात्॥ १८॥

घृतसे परिपूर्ण तिलोंकी एक लक्ष आहुति गायत्रोमन्त्रके द्वारा अग्निमें करने से होता सभी कामनाओंसे परिपूर्ण होकर श्रेष्ठ स्थान-को प्राप्त करता है।। १८॥

> यवानां लक्षहोमेन घृताकानां हुताशने। सर्वकामसमृद्धातमा परां सिद्धिमवाष्त्रयात्॥ १९॥

घृतसे परिपूर्ण यवोंकी एक लाख आहुति गायत्रोमन्त्रद्वारा अग्नि-में करनेसे होता समस्त कामनाओंसे पूर्ण होकर श्रेष्ठ सिद्धिको प्राप्त करता है ॥ १६॥ घृतस्याहुति लक्षेण सर्वान् कामानवाष्नुयात्। पञ्चगन्य।शनो लक्षं जपेन्जातिस्मृतिर्भवेत्।। २०॥

गायत्रीमन्त्रद्वारा घृतसे एक लक्ष आहुति देनेसे समस्त कामनाओं-की प्राप्ति होती है तथा पञ्चगव्य पान करके एक लक्ष गायत्रीजप करनेसे जातिस्मरणकी प्राप्ति होती है। गोघृत-गोदुग्ध-गोदिध-गोमूत्र-तथा गोमय इन पाँचोंके सम्मिश्रणको पञ्चगव्य कहते हैं।। २०।।

> तदेव ह्यनले हुत्वा प्राप्नोति बहुसाधनम्। अन्नादि-द्वयनान्नित्यमन्नाद्यं च भवेत् सदा॥ २१॥

गायत्रीमन्त्रद्वारा अग्निमें पञ्चगव्यसे एक लक्ष आहुति देनेसे बहुसाधनताकी प्राप्ति होती है तथा अन्नादिसे एक लक्ष आहुति करने-से होताका घर घान्यादिसे हमेशा पूर्ण रहता है।। २१।।

> जुहुयात् सर्वसाध्यानामाहुत्यायुतसंख्यया। रक्तसिद्धार्थकान् हुत्वा सर्वीन् साधयते रिपृन ॥ २२ ॥

यदि लाल सरसोंसे गायत्रीमन्त्रके द्वारा दस हजार आहुति दी जाय तो उसे समस्त साध्य वस्तुओंकी प्राप्ति होती है साथ ही सभी शत्रु उसके वशवर्ती हो जाते हैं।। २२॥

लवणं मधुसंयुक्तं हुत्वा सर्ववशी भवेत्। हुत्वा तु करवीराणि रक्तानि ज्वालयेज्ज्वरम्॥ २३॥

मधुसिक्त लवणोंसे गायत्रीमन्त्रद्वारा यदि दस हजार आहुति दी जाय तो होताके सभी वशवर्ती हो जाते हैं तथा लाल कनेलके पुष्पोंसे उक्त संख्यामें आहुति दिये जानेपर समस्त ज्वर जलकर भस्म हो जाते हैं।। २३।।

हुत्वा भिल्लातकं तैलं देशादेव प्रचालयेत्। हुत्वा तु निम्बपन्नाणि विद्वेषशान्तयेनृणाम्॥ २४॥

बहेड़ाके तेलसे गायत्रीमन्त्रद्वारा दस हजार आहुति देनेसे शत्रुको देशान्तर गमन हो जाता है तथा निम्बपत्रोंसे उतनी ही आहुति दिये जानेपर मनुष्योंके समस्त कलह शान्त हो जाते हैं॥ २४॥

रक्तानां तण्डुलानां च घृताक्तानां हुताशने। हुत्वा बलमवाप्नोति शत्रभिनं स जायते॥ २५॥

घृतसे परिपूर्ण लाल रंगके साठी धानके चावलोंकी आहुति गायत्री-मन्त्रद्वारा अग्निमें करने पर बल की प्राप्ति होती है तथा होताको शत्रु जीत नहीं सकते ॥ २५॥ प्रत्यानयनसिद्धवर्थं मधु-सर्पिः-समन्वितम्। गवां क्षीरं प्रदीप्तेऽग्नौजुह्वतस्तत्प्रशाम्यति॥ २६॥

घो और मधुनिश्चित गौके दुग्बकी आहुति प्रज्ज्विलत अग्निमें गायत्रीमन्त्रद्वारा दिये जानेवर खोया हुआ व्यक्ति शीव्र घर चला आता है ॥ २६ ॥

ब्रह्मचारी जिताहारो यः सहस्रत्र्यं जपेत्। संवत्सरेणलभते धनैश्वर्यं न संशयः॥२७॥

जो व्यक्ति ब्रह्मचर्यके साथ संयत आहार करके एक वर्ष तक प्रतिदिन तीन हजार गायत्रोका जर करता है तो उसको घन और ऐश्वर्यको प्राप्ति होती है इसमें कोई सन्देह नहीं ॥ २७ ॥

> शमी विच्य-पलाशानामर्कस्य तु विशेषतः। पुष्पाणां समिधश्यैव हुत्वा हेममत्राष्त्रयात्॥ २८॥

शमी-बेल-पलाश तथा मदारके फूतों एवं लकड़ियोंसे गायत्रीमन्त्र-द्वारा आहुति करनेपर सुवर्णकी प्राप्ति होती है।। २८॥

> आब्रह्मज्यम्बकादी यस्यायतनमाश्रितः। जपेल्लक्षंनिराहारः स तस्य वरदो भवेत्॥ २९॥

ब्रह्मा-विष्णु तथा महेश जिस किसीके मन्दिरमें निराहारपूर्वक यदि कोई एक लाख गायत्रीका जग करता है तो वह जापक वर देने-वाला हो जाता है।। २६॥

> विच्वानां लक्षद्दोमेनघृताक्तानां हुताराने। परां श्रियमवाप्नोति यदि न भ्रुणहा भवेत्॥ ३०॥

भ्रूणहत्या करनेवाला न होकर यदि वह घृतसे परिपूर्ण विल्वोंकी आहुति अग्तिमें गायत्रीमन्त्रके द्वारा एक लाखकी संख्यामें करता है तो उत्कृष्ट लक्ष्मीको प्राप्त करता है।। ३०।।

पद्मानां लक्षहोमेन घृताकानां हुताशने। प्राप्नोति राज्यमिखलं सुसम्पन्नमकण्टकम् ॥ ३१॥

घृताक्त कमलपुष्पोंके द्वारा अग्निमें एक लाख आहुति करनेपर होताको निष्कण्टक तथा घन-घान्यादिसे पूर्ण राज्यकी प्राप्ति होती है ॥ ३१॥

पञ्जविंशतिलक्षेण दिध-क्षीरं हुताशने । स्वदेहे सिद्धवते जग्तः कौशिकस्य मतं तथा ॥ ३२ ॥

दिधिमिश्रित दूवकी पवीस लाख आहुति अग्निमें गायत्रीमन्त्रके हिए करनेपर विश्वामित्रजीके मतसे व्यक्ति अपने इसी शरीरमें सिद्धि-

पकाहं पञ्चगव्याशी पकाहं मारुताशनः। पकाहं च द्विजोन्नाशी गायत्रीजप उच्यते॥ ३३॥

एक दिन पञ्चगव्य पीकरके एक दिन वायुभक्षण करके तथा एक दिन द्विजानका भक्षणकर यदि जप किया जाय तो उसे ही गायत्रीजप कहा जाता है।। ३३।।

महारोगा विनश्यन्ति लक्षजप्यानुभावतः। शतेन गायज्याः स्नात्वाशतमजेले जपेत्॥ ३४॥

सावधनीपूर्वक एक लक्ष गायत्रीमन्त्रके जपसे महान् रोग भी नष्ट हो जाते हैं, एकसी गायत्रीके मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलमें स्नान करके जलके भीतर गायत्रीमन्त्रका एक सौ बार जप करना चाहिये साथ ही गायत्रीके एकसौसे अभिमन्त्रित जलको पीकर समस्त पापोंसे छूट जाता है अर्थात् उपर्युक्त कार्य करनेवालोंको कोई पाप प्रभावित नहीं कर सकते॥ ३४॥

गोधनः पितृष्न-मातृष्नौ ब्रह्मवगुरुतस्पगः।
स्वर्णद्वारी तैलहारी यस्तु विष्नः क्षुरां पिवेत्॥ ३५॥
चन्दनःद्वयसंयुक्तं कर्पूरं तण्डुलं यवम्।
लवङ्गं सुफलं चाज्यं सिता चाम्रस्य दारुको॥ ३६॥

यदि त्रिप्त, गौ-पिता-माता तथा ब्राह्मणकी हत्या करनेवाला हो, गुरुपत्नीगामी हो, सोना तथा तेलका अपहरण करनेवाला हो साथ ही मद्यपान करनेवाला भी हो तो भी वह यदि श्वेत तथा रक्तचन्दनसे युक्त कपूर-चावल-यव-लवङ्ग-जायफल-मिश्री-घी तथा आमकी लकड़ियों-से गायत्रीमन्त्रद्वारा एक लक्ष आहुति प्रदान करता है तो उपर्युक्त सभी दोषोंसे मुक्त हो जाता है।। ३५-३६।।

अन्यं न्यूनविधिः प्रोक्तो गायत्रयाः प्रीतिकारकः । एवं कृते महासौख्यं प्राप्नोति साधको ध्रुवम् ॥ ३७ ॥

उपर्युक्त विद्यानोंके अतिरिक्त गायत्रीके प्रीतिकारक अन्य छोटे-छोटे विद्यान कहे गये हैं; साधक इन साधनों को करनेसे निश्चितही महा-सौख्यको प्राप्त करता है ॥ ३७॥

> अन्नाज्यनोजनं हुत्वा कृत्वा वा कर्मगर्हितम्। न सीदेत् प्रतिगृह्णानो मद्दीमपि स-सागराम्॥ ३८॥

कुत्सित कर्म करनेके बाद प्रायश्चित्तार्थ यदि घृतयुक्त भातकी एक लक्ष आहुति गायत्रीमन्त्रके द्वारा करता है तो वह सागरपर्यन्त समस्त पृथ्वीको दान लेकर भी प्रायश्चित्ती नहीं होता ॥ ३८ ॥

ये चाऽस्य उत्थिता लोके ग्रहाः सूर्योदयो भुवि।
ते यान्ति सौम्यतां सर्वे शिवे इति न संशयः॥ ३९॥

हे देवी पार्वती ! गायत्रीजापकके भूमिपर यदि सूर्यादिग्रह विपरीत भी हों तो भी वे ग्रह गायत्रीजपके प्रभावसे सौम्यत्त्वको प्राप्ता होते हैं इसमें सन्देह की कोई बात नहीं ॥ ३६॥

इति गायत्री परलम्।

## गायत्री-सहस्रनाम-स्तोत्रम्

कैलासे सुखमासीनं तुषारकर-शेखरम् । बहाञ्जलिकमस्क्रत्याऽभ्य्यच्यं पृच्छिति पार्वती ॥ १ ॥ कैलास पर्वत पर सुखपूर्वक बैठे हुए चन्द्रशेखर भगवान् श्रीशंकर-को नमस्कारकर और उनकी पूजाकर करबद्ध हो देवी पार्वती उनसे प्रश्न करती हैं कि :— ॥ १ ॥

कि विन्यस्तं त्वया देव ! स्वश्नरीरे निरन्तरम् । कथमेतादशी कान्तिः कथं तेऽष्टौ समृद्धयः ॥ २ ॥ हे देव ! आप अपने शरीरपर निरन्तर क्या स्थापित किये हुए हैं, आपकी इस प्रकार दिव्य कान्ति क्यों है तथा आपके पास अष्ट-समृद्धियाँ क्यों विराजमान रहती हैं ? ॥ २ ॥

सर्वतत्त्व प्रभुत्वं च कथं कथमाश्रयेत्। कृपया ब्रृह्धि देवेशा ! प्रसन्नोऽसि यदि प्रभो ॥ ३ ॥ सर्व तत्त्वोंका प्रभुत्व आपको कैसे प्राप्त हुआ ? हे देवेशा ! हे प्रभो ! यदि आप प्रसन्न हों तो कृपाकर मुझसे कहें ॥ ३ ॥

भगवन् ! विविधा विद्याः श्रोतुमिच्छामि ते प्रभो ।
इदानीं श्रोतुमिच्छामि गायत्र्याश्च महोत्सवम् ॥ ४॥
हे भगवन् ! हे प्रभो ! मैं आपसे विविध विद्याओंको सुनना
चाहती हूँ, सम्प्रति गायत्री देवीका महोत्सव सुनना चाहती हूँ ॥ ४॥

नाम्ना सहस्रं देवेश! छपया वक्तुमहिसि। यद्यहं प्रेयसी भार्या यद्यहं प्राणवल्लमा॥ ५॥

हे देवेश ! यदि आप मुझे अपनी प्रेयसी भार्या और प्राणवल्लभा मानते हैं तो आप गायत्री देवीकी सहस्रनामावलीका कृपाकर कथन करें।। ५।।

इति श्रुत्वा वचो देव्याः प्रसन्नः प्रभुरीश्वरः । श्रूयतामिति चाभाष्य जगाद जगदम्बिका ॥ ६॥ इस प्रकार देवी पार्वतीके प्रश्नात्मक वचनको सुनकर प्रसन्न हो भगवान् श्रीशंकरने :—पार्वतीजीसे सुनो, ऐसा कहा ॥ ६॥

> श्रुणु देवि ! रहस्य मे कस्याप्यये न चोदितम्। गोपितं सर्वतन्त्रेषु सिद्धानां स्तोत्रमुत्तमम्॥ ७॥

इस रहस्यात्मक सहस्रनामावलीको मैंने आजतक किसोसे नहीं कहा, हे देवि ! सुनो:—इस उत्तम स्तोत्रको सिद्धोंने सभी तन्त्रोंमें गुप्त रखा है।। ७॥

> सर्वसौभाग्यजनकं सर्व-सम्पति-दायकम् । सर्ववदयकरं लोके सर्वप्रत्यूद-नादानम् ॥८॥ सर्ववादि-मुखस्तम्म निष्ठद्दा-ऽनुग्रह-क्षमम् । स्वत्यीत्या कथिष्यामि सुगोष्यमि दुर्लभम् ॥९॥

यह स्तोत्र सभी सौभाग्यों का जनक, समस्त सम्मित्तको देने-बाला लोकमें सभोको अपने वशमें करनेवाला तथा अनेक विष्न-बाषाओं का नाशक है। सभी वादियों के मुखको मुद्रग करनेवाला निग्रह तथा अनुग्रह करने में समर्थ है तुमार अतिशय प्रीति होने के कारण दुर्लभ और अत्यन्त गोपनाय होनेपर भो इस स्तोत्रकों मैं तुमसे कहुँगा।। =-६।।

> सर्वपापक्षयकरं सर्वज्ञानमयं शिवम् । परायणानां परमा परब्रह्मस्वरूपिणी ॥ १०॥ परा च परमेशानी परब्रह्मात्मिका मता । सा देवी च वरारोहा चेतसा चिन्तयाम्यहम् ॥ ११॥

यह स्तोत्र समस्त पापोंका नाशक, सर्वज्ञानमय तथा कल्याण-कारक है, देवी गायत्रो शरणागतोंको रक्षिका, परब्रह्मस्वरूपिणी, परा, परमा, ईशानो, परब्रह्मात्मिका, वरारोहा आदि अनेक नामोंसे अभिहित होतो है, मैं उनका चित्रसे चिन्तन करता हूँ॥ १०-११॥

ऐश्वर्य च दशप्राप्तिवरदःदित्वमेव च ।
गायत्र्या दिव्यसाहस्रं स्वन्ते चातं मयाऽपि यत् ॥ १२ ॥
ऐश्वर्यप्रद, श्रेष्ठदशाको करनेवाला, वरदान देनेके गुणोंसे
सम्पन्न गायत्री देवीकी इस दिव्य सहस्रनामावलीको मैंने स्वन्तमें
प्राप्त किया था ॥ १२ ॥

ऋषिरस्य समाख्यातो महादेवो महेश्वरः । देवता देवजननी छन्दः सामादि कीर्तितम् ॥ १३ ॥ इस स्तोत्रके महेश्वर महादेव ऋषि हैं वेद जननो गायत्री देवता हैं, सामादि छन्द हैं ॥ १३ ॥

> धर्माऽर्थ-काम-मोक्षार्थं विनियोग उदाहृतः। सर्वभूतान्तरीं ध्यात्वा पन्नासनगतां शुचि ॥ १४॥

ततः सहस्रनामेदं पठितव्यं मुमुक्षुभिः। सर्वकार्यकरं पुण्यं महापातकनाशकम्॥१५॥

धर्म-अर्थ-काम-मोक्ष इन पुरुषार्थ चतुष्टचकी प्राप्तिके लिये इसका विनियोग कहा गया है समस्त प्राणियोंके हृदयमें विराजमान पद्मासना देवीका पवित्रताके साथ ध्यान करके समस्त कार्योंको पूर्ण करनेवाली पवित्र तथा समस्त पापोंको नाशक गायत्री देवीकी सहस्रनामावलीका पाठ मुमुक्षुओंको करना चाहिए ॥ १४-१४ ॥

## गायत्री-सहस्रनामावलि प्रारम्भः

ॐ तत्कारकपा तद्रूपा तत्पदार्थस्वकपिणी। तपः स्वाध्याय-निरता तपस्त्री चाग्विदांवरा॥१॥

१ ॐ २ तत्काररूपा ३ तद्रूपा ४ तत्पदार्थस्वरूपिणी ५ तपःस्वाद्याय-निरता ६ तपस्वी ७ वाग्विदांवरा ॥ १ ॥

तत्कीर्तिगुणसम्पन्ना तथ्यवादी तपोनिधिः। तत्पदेशानुसम्बन्धाः तपोलोकनिवासिनी॥२॥

द तत्कीर्तिगुण सम्पन्ना ६ तथ्यवादी १० तपोनिधि ११ तत्पदेशानु-सम्बन्धा १२ तपोलोकनिवासिनी ॥ २ ॥

> तरुणादित्यसङ्काशा तप्तकाश्चनभूषणा । तमोपदारिणी तन्त्री तन्निपात निवारिणी ॥ ३ ॥

१३ तरुणादित्यसङ्काशा १४ तप्तकाञ्चनभूषणा १५ तमोपहारिणी १६ तन्त्री १७ तन्त्रिपात निवारिणी ॥ ३ ॥

तलादिः भुवनान्तःस्था तारिणी तारक्षिणी । तर्ककृषित-कोषादि-तर्कशास्त्र-विदारिणी ॥ ४॥--

१= तलादि भुवनान्तः स्था १६ तारिणो २० ताररूपिणी २१ तर्क-रुपितकोषादि-तर्कशास्त्रविदारिणो ॥ ४॥

तर्कवादिमुखास्तम्भा राज्ञां च परिपालिनी । तन्त्रसारा तन्त्रमाता तन्त्रमार्ग-प्रदर्शिनी ॥ ५॥

२२ तर्कवादिमुखास्तम्भा २३ राज्ञांपरिपालिनी २४ तन्त्रसारा २४ तन्त्रमाता २६ तन्त्रमार्गप्रदर्शिनी ॥ ४ ॥

तन्त्रीतन्त्रविधानज्ञा तन्त्रस्या तन्त्रसाक्षिणी।
तदेकध्यान-निरता तत्त्वज्ञान-प्रबोधिनी ॥६॥
२७ तन्त्री २० तन्त्रविधानज्ञा २० तन्त्रसाक्षिणी
३१ तदेकध्याननिरता ३२ तत्त्वज्ञानप्रबोधिनी ॥६॥

तन्नाममन्त्रसुप्रीता तपस्विजन सेविता। ॐकाररूपा सावित्री सर्वरूपा सनातनी॥ ७॥

३३ तन्नाममन्त्रसुप्रीता ३४ तपस्विजनसेविता ३४ ओंकाररूपा ३६ सावित्री ३७ सर्वरूपा ३८ सनातनी ॥ ७ ॥

संसारदुःख-रामनी सर्वयागफलप्रदा ॥ ८॥ ३६ संसारदुः खशमनी ४० सर्वयागफलप्रदा ॥ ८॥

> सफला सत्यसङ्करण सत्या सत्यप्रदायिनी। सन्तोषजननी सारा सत्यलोकनिवासिनी॥९॥

४१ सफला ४२ सत्यसङ्कल्पा ४३ सत्या ४४ सत्यप्रदायिनो ४४ सन्तोषजननी ४६ सारा ४७ सत्यलोकनिवासिनी ॥ ६॥

समुद्रतनया-ऽऽराध्या सामगानिषया सती। समाना सामिधेनी च समस्त-सुरसेविता॥१०॥

४८ समुद्रतनया ४६ आराघ्या ४० सामगानप्रिया ५१ सती ५२ समाना ५३ सामिधेनी ५४ समस्तसुरसेविता ॥ १०॥

सर्वसम्पत्तिजननी सम्पदा सिन्धुसेविता। सर्वोत्तुङ्गा तुङ्गदीना सद्गुणा सक्लेष्ट्या॥११॥

४४ सर्वसम्पत्तिजननी ४६ सम्पदा ४७ सिन्धुसेविता ४८ सर्वोतुङ्गाः ४६ तुङ्गहीना ६० सद्गुणा ६१ सकलेष्टदा ॥ ११ ॥

सनकादिमुनिध्येया समानाधिकवर्जिता । साध्या सिद्धा सुधा वासा सिद्धिः साध्यप्रदायिनी ॥ १२ ॥ ६२ सनकादिमुनिध्येया ६३ समानाधिकवर्जिता ६४ साध्या ६४

सिद्धा ६६ सुघा ६७ वासा ६० सिद्धिः ६६ साध्यप्रदायिनी ॥ १२ ॥

सम्यगाराध्यनिलया समुत्तीर्णा सदाशिवा । सर्ववेदान्तनिलया सर्वशास्त्रार्थवादिनी ॥ १३ ॥

७० सम्यगाराध्यनिलया ७१ समुत्तीर्णा ७२ सदाशिवा ७३ सर्व-वेदान्तनिलया ७४ सर्वशास्त्रार्थवादिनी ॥ १३॥

सहस्रदलपदास्था सर्वज्ञासर्वतोमुखी । समया समयाचारा सत्या षड्त्रन्थिमेदिनी ॥ १४ ॥

७५ सहस्रदलपद्मस्था ७६ सर्वज्ञा ७७ सर्वतोमुखी ७५ समया ७६ समयाचारा ५० सत्या ५१ षड्ग्रन्थिमेदिनी ॥ १४ ॥

सप्तकोटि-महामन्त्र-माता सर्वप्रदायिनी । सगुणा सम्भ्रमा साक्षी सर्वचैतम्यक्षिणी ॥ १५॥ दर सप्तकोटिमहामन्त्रमाता दर सर्वप्रदायिनी द४ सगुणा द४ सम्भ्रमा द६ साक्षी द७ सर्वचैतन्यरूपिणी ॥ १५ ॥

् सत्कीर्तिः सारिङ्की साध्वी सच्चिद्रानम्द्रूपिणी।

सङ्करप्रकृषिणी सन्ध्या शालग्रामिनवासिनी ॥ १६॥ प्याप्तिकी ६० साव्वी ६१ सच्चिदानन्दरूषिणी १२ सङ्करप्रकृषिणी ६३ सन्ध्या ६४ शालग्रामिनवासिनी ॥ १६॥

सर्वोपाधिविनिर्मुका सत्यज्ञान-प्रबोधिनी।

विकारक्षा विप्रश्ली-विप्राराधन-तत्परा ॥ १७ ॥

६५ सर्वोपाधिविनिर्मुक्ता ६६ सत्यज्ञानप्रबोधिनी ६७ विकाररूपा ६८ विप्रश्नोः ६६ विप्राराधनतत्परा ॥ १७ ॥

> विप्रिणी विप्रकल्याणी विप्रवाक्यस्वरूपिणी। विप्रकेवल्यशयनी विप्री विप्रप्रसादिनी ॥ १८॥

१०० वित्रिणी १०६ वित्रकल्याणी १०२ वित्रवाक्यस्वरूपिणी १०३ वित्रकेवल्यणयनी १०४ वित्री १०५ वित्रप्रसादिनी ॥ १८ ॥

शियना रण्डावत्रा रण्डावत्रप्रसादना ॥ रुद्र ॥ विप्रमन्दिरमध्यस्था विप्रवादविनोदिनी ।

विष्रोपाधिविनिर्मुका विषद्दस्याविमोचिनी ॥ १९॥

१०६ विप्रमन्दिरमध्यस्था १०७ विप्रवादिवनोदिनो १०५ विप्रोन् पाघिविनिर्मुक्ता १०६ विप्रहत्याविमोचिनो ॥ १६॥

> वित्रत्राता वित्रगोत्रा वित्रगोत्रविवर्धिनी । वित्रभोजनसन्तुष्टा विष्णुरूपा विनोदिनी ॥ २० ॥

११० विप्रत्राता १११ विप्रगोत्रा ११२ विप्रगोत्रविवर्धिनी ११३ विप्रभोजनसन्तुष्टा ११४ विष्णुरूपा ११५ विनोदिनी ॥ २०॥

विष्णुमाया विष्णुवन्द्या विष्णुगर्भा विचित्रिणी । वैष्णवी विष्णुभगिनी विष्णुमाया-विलासिनी ॥ २१ ॥

११६ विष्णुमाया ११७ विष्णुबन्द्या ११५ विष्णुगर्भा ११६ विष्णुमाया-विचित्रिणी १२० वैष्णवी १२१ विष्णुभगिनी १२२ विष्णुमाया-विलासिनी ॥ २१॥

विकाररहिता वन्द्या विक्रानघनरूपिणी । विश्वसाक्षी विश्वयोति-र्विश्वामित्र-प्रसादिनी ॥ २२ ॥ १२३ विकाररहिता १२४ वन्द्या १२४ विज्ञानघनरूपिणी १२६ विश्वसाक्षी १२७ विश्वयोनिः १२८ विश्वामित्रप्रसादिनी ॥ २२ ॥

विवुधा विष्णुसङ्करण विषरण विश्वसाक्षिणी। विष्णुचैतन्य-निलया विष्णुस्था विश्ववादिनी॥ २३॥ १२६ विबुधा १३० विष्णुसङ्कल्पा १३१ विकल्पा १३२ विश्व-साक्षिणी १३३ विष्णुचैतन्यनिलया १३४ विष्णुस्था १३५ विश्व-वादिनी ॥ २३ ॥

> विवेकी विविधानन्दी विजया विश्वमोहिनी। विद्याधरी विद्यानज्ञा विद्युधार्थ-स्वरूपिणी॥ २४॥

१३६ विवेकी १३७ विविधानन्दी १३८ विजया १३६ विश्वमोहिनी
१४० विद्याधरी १४१ विधानज्ञा १४२ विबुधार्थ-स्वरूपिणी ॥ २४॥

विरूपाक्षी विराड्रूपा विक्रमा विश्वमङ्गला।
विश्वम्भरा समाराध्या विश्वअमणकारिणी ॥ २५ ॥
१४३ विरूपाक्षी १४४ विराड्रूपा १४५ विक्रमा १४६ विश्वमङ्गला १४७ विश्वभ्भरा १४० समाराध्या १४६ विश्वभ्रमणकारिणी ॥ २५ ॥

विनायकी विनोदस्था वीरगोष्ठीविवर्द्धिनी।
विवाहरिता वन्द्या विन्ध्याचलिनवासिनी।
विद्या विद्याकरी वेद्या वैद्यविद्याप्रवोधिनी।। २६।।
१५० विनायकी १५१ विनोदस्था १५२ वीरगोष्ठीविवर्द्धिनी
१५३ विवाहरिता १५४ वन्द्या १५५ विन्ध्याचलिनवासिनी १५६ विद्या
१५७ विद्याकरी १४८ वेद्या १५६ वैद्यविद्याप्रवोधिनी।। २६।।

विमला विभवा विद्या किङ्कस्था किङ्कसाक्षिणी ॥ २७॥ १६० विमला १६१ विभवा १६२ विद्या १६३ किङ्कस्था १६४ किङ्कसाक्षिणी ॥ २७॥

वीरमध्या वरारोहा वितन्त्रा विद्यनायिका । वीरहत्यामदामिनी विनम्रज्ञनपावनी ॥ २८॥ १६४ वीरमध्या १६६ वरारोहा १६७ वितन्त्रा १६० विश्वनायिका १६६ वीरहत्याप्रशमिनी १७० विनम्रजनपावनी ॥ २८॥

वीरधा विविधाकारा विरोधजनवादिनी ।
तुकारूपा तुतुर्यश्रीः तुल्रसीवन वासिनी ।। २६ ।।
१७१ वीरघा १७२ विविधाकारा १७३ विरोधजनवादिनी १७४
तुकारूपा १७५ तुतुर्यश्रीः १७६ तुलसीवनवासिनी ।। २६ ।।

तुलस्या मातुला तुस्या तुस्यगोत्रा तुलेश्वरी।
तुरङ्गी तुरगारूढा तुरङ्गरथमोदिनी ॥ ३०॥

१७७ तुलस्या १७८ मातुला १७६ तुल्या १८० तुल्यगोत्रा १८१ तुलेश्वरी १८२ तुरङ्गी १८३ तुरगारुढा १८४ तुरङ्गरथमोदिनी॥ ३०॥

> तुरङ्गरदना मोदा तुलादानफलप्रदा। तुलामाघरनानतुषा तुष्टि पुष्टि प्रदायिनी ॥ ३१ ॥

१८५ तुरङ्गरदना १८६ मोहा १८७ तुलादानफलप्रदा १८८ तुलाः माघस्नानतुष्टा १८६ तुष्टि-पुष्टि-प्रदायिनी ॥ ३१ ॥

> तुरङ्गमप्रसन्तुष्टा तुलिता तुल्यमध्यगा। तुङ्गोत्तुङ्ग तुङ्गसुचा तुद्दिनाचलक्ष्मिथता॥ ३२॥

१६० तुरङ्गमप्रसन्तुःटा १६१ तुलिता १६२ तुल्यमध्यगा १६३ तुङ्गोतुङ्गा १६४ तुङ्गकुचा १६५ तुहिनाचलसंस्थिता ॥ ३२ ॥

> तुम्बरादिः स्तुतिश्रीता तुषारवपुषेश्वरी । तुष्टा च तुष्टजननी तुष्टलोकनिबासिनी ॥ ३३ ॥

१६६ तुम्बरादि-स्तुतिप्रीता १६७ तुषारवपुषेश्वरी १६८ तुष्टा १६६ तुष्टा १६६ तुष्टजननी २०० तुष्टलोकनिवासिनी ॥ ३३॥

तुलाधारा तुलामध्या तुलस्था तुलक्षिणी। तुरीयगुणगम्भीरा तुर्यनामस्वरूपिणी ॥ ३४ ॥

२०१ तुलाघारा २०२ तुलामध्या २०३ तुलस्था २०४ तुलरूपिणी २०५ तुरीयगुणगम्भीरा २०६ तुर्यनामस्वरूपिणी ॥ ३४ ॥

> तुर्यविद्वरुलास्यसंस्थातुर्यशास्त्रार्थवादिनी । तुर्यशास्त्रार्थतस्वज्ञा तुर्यवादविनोदिनी ॥ ३५॥

२०७ तुर्यविद्वत्लास्यसंस्था २०८ तुर्यशास्त्रार्थवादिनी २०६ तुर्यं। शास्त्रार्थतत्त्वज्ञा २१० तुर्यवादिनोदिनो ॥ ३४ ॥

> तुर्यनादान्तनिलया तुर्योतन्दस्वरूपिणी। तुरीयभक्तिजननी तुर्यमार्गप्रदर्शिनी॥ ३६॥

२११ तुर्यनादान्तनिलया २१२ तुर्यानन्दस्वरूपिणी २१३ तुरीय अक्तिजननी २१४ तुर्यमार्गप्रदर्शिनी ॥ ३६ ॥

वकारक्ष्या वागीशा वरेण्या वरसंस्थिता। वरा वरिष्ठा वैदेही वेदशास्त्रप्रदर्शनी॥ ३७॥

२१५ वकाररूपा २१६ वागीशा २१७ वरेण्या २१८ वरसंस्थिता २१२ वरा २२० वरिष्ठा २२१ वैदेही २२२ वेदशास्त्रप्रदर्शिनी ।। ३७ ।। :

वैकरपश्रमणी वाणी वाञ्छितार्थफलप्रदा। वयस्था वयमध्यस्था वयोऽवस्थाविवर्जिता ॥ ३८॥ २२३ वैकल्पश्रमणी २२४ वाणी २२५ वाञ्छितार्थफलप्रदा २२६ वयस्था २२० वयमध्यस्था २२८ वयोऽवस्थाविवर्जिता ॥ ३८ ॥

वन्दिनी वादिनी वार्या वाङ्मयी वीरवन्दिनी।

वानप्रस्थाश्रमस्थायी वनदुर्गा वनाल्या ॥ ३९॥

२२६ वन्दिनी २३० वादिनी २३१ वार्या २३२ वाङ्मयी २३३ वीर-वन्दिनी २३४ वानप्रस्थाश्रमस्थायो २३४ वनदुर्गा २३६ वनालया ॥३६॥

> वनजाक्षी वनचरी वनिता, वनमोदिनी। वसिष्ठा वामदेवादि वन्द्या वन्द्यस्वक्षपिणी ॥ ४० ॥

२३७ वनजाक्षी २३८ वनचरी २३६ वनिता २४० वनमोदिनी २४१ वसिष्ठा २४२ वामदेवादिवन्द्या २४३ वन्द्यस्वरूपिणी ॥ ४०॥

> वाल्मोको वाक्करी वाचा वारुणी बारुणिया। वैद्या वैद्यचिकित्सा च वषट्कारी वसुन्धरा॥ ४१॥

२४४ वाल्मीको २४५ वाक्करो २४५ वाचा २४७ वाक्णी २४८ वाक्णप्रिया २४६ वैद्या २५० वैद्यचिकित्सा २५१ वषट्कारी २५२ वसुन्घरा ॥ ४१ ॥

वसुमाता वसुत्राता वसुजन्मविमोचिनी । वसुप्रदा वासुदेवी वासुदेवमनोहरी ॥ ४२ ॥

२४३ वसुमाता २४४ वसुत्राता २४४ वसुजन्मविमोचिनी २४६ वसुप्रदा २४७ वासुदेवो २४८ वासुदेवमनोहरी ॥ ४२ ॥

वासवार्चित-पादश्री-र्वासवारि-विनाशिनी ।

वागीरावाङ्मनः स्थायी वनवासवरा। वशी ॥ ४३ ॥

२४६ वासवाचिंतपादश्रीः २६० वासवारिविनाशिनी २६१ वागीश-बाङमनःस्थायी २६२ वनवासवशा २६३ वशी ॥ ४३ ॥

> धामदेवी वरारोहा वाद्यघोषणतत्परा । वाचस्पति—सामाराध्या वागीशो वाचकीरवाकु ॥ ४४ ॥

२६४ वामदेवी २६४ वरारोहा २६६ वाद्यवोषगतत्वरा २६७ वाच-स्पतिसमाराच्या २६० वागोशो २६६ वाचकीः २७० अवाक् ॥ ४४ ॥

रेकारक्षा रेवा च रेवातीरनिवासिनी।

रेकिणी रेवती रक्षा घद्रजन्मा रजस्वला ॥ ४४ ॥

२७१ रेकाररूपा २७२ रेवा २७३ रेवाती रिनवासिनी २७४ रेकिणी २७४ रेवती २७६ रक्षा २७७ रुद्रजन्मा २७५ रजस्वला ॥ ४४ ॥

> रेणुका रमणी रम्या रितवृद्धा रतारती। रावणादित्यदानन्दा राजश्री राजशेखरा॥ ४६॥

२७६ रेणुका २८० रमणी २८१ रम्या २६२ रतिवृद्धा २८३ रता-रती २८४ रावणादित्यदा २८५ आनन्दा २८६ राजश्री: २८७ राज-शेखरा ॥ ४६॥

रणमध्यारथारूढा रविकोटिसमप्रभा। रविमण्डलमध्यस्था रजनीरविलोचना॥ ४७॥ २८८ रणमध्या २८६ रथारूढा २६० रविकोटिसमप्रभा २६१रवि-मण्डलमध्यस्था २६२ रजनी २६३ रविलोचना॥ ४७॥

> रथारङ्गपाणी रक्षेष्ट्री रागिणी रावणार्चिता। रम्भादि-कन्यका-ऽऽराध्या राज्यदाराज्यवर्द्धिनी॥ ४८॥

२६४ रथारङ्गपाणी २६५ रक्षोध्नी २६६ रागिणी २६७ रावणा-र्चिता २६८ रम्भादिकन्यकाऽऽराध्या २६६ राज्यदा ३०० राज्य-वर्द्धिनी ॥ ४८ ॥

> रजताद्रीश्वरोरुस्था रम्या राजीवलोचना। रमा वाणी रमाराध्या राज्यदात्री रथोत्सवा॥ ४९॥

३०१ रजताद्रीश्वरोहस्था ३०२ रम्या ३०३ राजीवलोचना ३०४ रमा ३०५ वाणी ३०६ रमाराध्या ३०७ राज्यदात्री ३०८ रथी- तसवा ॥ ४६॥

रेतोवती रथोत्साहा राजहद्रोगहारिणी। रङ्गप्रवृद्धमधुरा रङ्गमण्डपमध्यगा ॥ ५०॥

३०६ रेतोवती ३१० रथोत्साहा ३११ राजहृद ३१२ रोगहारिणी ३१३ रङ्गप्रवृद्धमधुरा ३१४ रङ्गमण्डपमध्यगा ॥ ५०॥

रिञ्जता राजजननी रमा रेवा रती रणा। राविणी रागिणी राज्या राजराजेश्वरार्विता ॥ ५१ ॥

३१४ रिञ्जिता ३१६ राजजननी ३१७ रमा ३१८ रेवा ३१६ रती ३२० रणा ३२१ राविणी ३२२ रागिणी ३२३ राज्या ३२४ राजराजे-अवरार्चिता ॥ ४१ ॥

> राजन्वती राजनीतिस्तथा रजतवासिनी । राघवार्चितपादा श्रीराघवाराधनप्रिया ॥ ५२ ॥

३२४ राजन्वती ३२६ राजनीतिः ३२७ रजतवासिनी ३२५ राध-वार्चितपादा ३२६ श्रीराघवाराधनप्रिया ॥ ४२ ॥

> रत्नसागरमध्यस्था रत्नद्वीपनिवासिनी । रत्नशकारमध्यस्था रत्नमण्डपमध्यगा ॥ ५३ ॥

३३० रत्नसागरमध्यस्था ३३१ रत्नद्वीपनिवासिनी ३३२ रत्न÷
प्राकारमध्यस्था ३३३ रत्नमण्डपमध्यगा।। ४३।।

रत्नाभिषेकसन्तुष्टा रत्नाङ्गी रत्नदायिनी। निकारकपिणी रत्ना नित्यतुष्ता निरञ्जना॥ ५४॥

३३४ रत्नाभिषेकसन्तुष्टा ३३५ रत्नाङ्गी ३३६ रत्नदायिनी ३३७ निकाररूपिणी ३३८ रत्ना ३३६ नित्यतृष्ता ३४० निरञ्जना ॥ ४४॥

निद्रात्ययविद्येषज्ञा नीलजीमूतसन्त्रिमा । नीवारशुकवचन्वी नित्यकस्याणकृषिणी ॥ ५५ ॥

३४१ निद्रात्ययविशेषज्ञा ३४२ नीलजीमूतसन्निभा ३४३ नीवार-सूकवत्तन्वी ३४४ नित्यकत्याणरूपिणी ॥ ४५॥

निरयोत्सवा नित्यनित्या नित्यानन्दस्वक्रियणी । निर्विकल्पा निर्गुणस्था निश्चिन्ता निरुपद्रवा ॥ ५६ ॥ ३४५ नित्योत्सवा ३४६ नित्यनित्या ३४७ नित्यानन्दस्वरूपिणी ३४८ निर्विकत्पा ३४६ निर्गुणस्था ३५० निश्चिन्ता ३५१ निरुपद्रवा ॥४६॥

निःसंशया संशयदनी निर्लोभा लोभनाशिनी।
निर्भवा भवपाशदनी नीतिशास्त्रविचारिणी॥ ५७॥
३४२ निःसंशया ३४३ संशयदनी ३४४ निर्लोभा ३४५ लोभनाशिनी
३४६ निर्भवा ३४७ भवपाशदनी ३४८ नीतिशास्त्रविचारिणी॥ ५७॥

निखिलागम-मध्यस्था निखिलागम-संस्थिता। नित्योपाधिविनिर्मुका नित्यकर्मफलप्रदा ॥ ५८॥

३५१ निखिलागमध्यस्था ३६० निखिलागमसंस्थिता ३६१ नित्यो-पाघिविनिर्मुक्ता ३६२ नित्यकर्मफलप्रदा ॥ ४८ ॥

नीलग्रीवा निरीहा च निरञ्जनवरप्रदा।
नवनीतिप्रया नारी नरकार्णवतारिणी ॥ ५९॥

३६३ नीलग्नीवा ३६४ निरीहा ३६४ निरञ्जनवरप्रदा ३६६ नव-नीतप्रिया ३६७ नारी ३६८ नरकार्णवतारिणी ।। ४६ ।।

> नारायणी निराहारा निर्मला निर्मुणिप्रया । निर्मला निर्ममाचारा निस्निलागमवेदिनी ॥ ६०॥

३६६ नारायणी ३७० निराहारा ३७१ निर्मला ३७२ निर्गुणप्रिया ३७३ निर्मला ३७४ निर्गमाचारा ३७४ निखलागमवेदिनी ॥ ६०॥

> निमिषा निमिषोत्पन्ना निमेषाण्डविधायिनी। निवात-दीपमध्यस्था निश्चिन्ता चिन्तनाशिनी॥ ६१॥

३७६ निमिषा ३७७ निमिषोत्पन्ना ३७८ निमेषाण्डविद्यायिनी ३७६ निवातदीपमध्यस्था ३८० निश्चिन्ता ३८१ चिन्तनाशिनी ॥ ६१ ॥

नीलवेणी नीलखण्डा निर्विषा विषनाशिनी । नीलांशुकपरीधाना निन्दिता निर्निरीश्वरी ॥ ६२ ॥

३८२ नीलवेणी ३८३ नीलखण्डा ३८४ निर्विषा ३८५ विषनाशिनी ३८६ नीलांशुकपरीघाना ३८७ निन्दिता ३८८ निर्निरीश्वरी ॥ ६२ ॥

निश्वासा-श्वासमध्यस्था मिथोयानितवासिनी । यङ्कारकपा यन्त्रेशी यन्त्रयन्त्रा यशस्विनी ॥ ६३ ॥ ३८६ निश्वासा ३६० श्वासमध्यस्था ३६१ मिथोयानितवासिनी ३६२ यङ्कारूपा ३६३ यन्त्रेशी ३६४ यन्त्रयन्त्रा ३६५ यशस्विनी ॥ ६३ ॥

> यन्त्राराधन-सन्तुष्टा यजमानस्वक्रिपणी । यदास्विनी यकारस्था यूपस्तम्भनिवासिनी ॥ ६४ ॥

३६६ यन्त्राराधन सन्तुष्टा ३६७ यजमानस्वरूपिणी ३६ यश-स्विनी ३६६ यकारस्था ४०० यूपस्तम्भनिवासिनी ॥ ६४॥

> यमध्नी यमकरुपा च यशःकामा यतीश्वरी। यमादियोगनिरता यतिनिद्रापद्वारिणी॥ ६५॥

४०१ यमध्नी ४०२ यमकल्पा ४०३ यशःकामा ४०४ यती इवरी ४०५ यमादियोंगनिरता ४०६ यतिनिद्रापहारिणी ॥ ६४ ॥

याता यज्ञा यज्ञिया च यज्ञेश्वरपतिवता। यज्ञयज्ञा यज्जर्यज्वा यज्ञीनिकरकारिणी॥ ६६॥

४०७ याता ४०८ यज्ञा ४०६ यज्ञिया ४१० यज्ञेश्वरपतिवृता ४११ यज्ञयज्ञा ४१२ यजुः ४१३ यज्वा ४१४ यज्ञीनिकरकारिणी ॥ ६६॥

> यश्चस्त्रप्रदा ज्येष्ठा यश्चकर्मफलप्रदा। यवाङ्कर-प्रिया यामा यवनी यवनाधिपा॥ ६७॥

४१५ यज्ञसूत्रप्रदा ४१६ ज्येष्ठा ४१७ यज्ञकर्मफलप्रदा ४१८ यदा-ङ्कुरप्रिया ४१६ यामा ४२० यवनी ४२१ यवनाधिपा ॥ ६७ ॥

यज्ञकर्त्रां यज्ञभोक्त्री यज्ञाङ्गी यज्ञवाहिनी। यज्ञसाक्षी यज्ञपुषी यज्ञपी यज्ञरक्षकी॥ ६८॥

४२२ यज्ञकर्जी ४२३ यज्ञभोक्त्री ४२४ यज्ञाङ्गी ४२४ यज्ञवाहिनी ४२६ यज्ञसाक्षी ४२७ यज्ञमुखी ४२८ यजुषी ४२९ यज्ञरक्षकी ॥ ६८ ॥

भकारकपा भद्रेशी भद्रकल्याणदायिनी। भक्तिया भक्तसखी भक्ताऽभीष्टस्वकृपिणी॥ ६९॥ ३४० भकाररूपा ४३१ भद्रेशी ४३२ भद्रकल्याणदायिनी ४३३ भक्त-प्रिया ४३४ भक्तसखी ४३५ भक्ताऽभीष्टस्वरूपिणी ॥ ६६ ॥

> भक्तिनी भक्तिसुलभा भक्तिदा भक्तवत्सला। भक्तचैतन्यनिलया भक्तवन्यविमोचिनी ॥ ७०॥

४३६ भक्तिनी ०३७ भक्तिसुलभा ४३८ भक्तिदा ४३६ भक्तवत्सला ४४० भक्तचैतन्यनिलया ४४१ भक्तवन्द्यविमोचिनी ॥ ७० ॥

> भक्तस्वरूपिणी भग्यी भाग्यारोग्यवदायिनी । भक्तमाता भक्तगम्या भक्ताभीष्टप्रदायिनी ॥ ७१ ॥

४४२ भक्तस्वरूपिणी ४४३ भग्या ४४४ भाग्यारोग्यप्रदायिनी ४४५ भक्तमाता ४४६ भक्तगम्या ४४७ भक्ताभीष्टप्रदायिनी ॥ ७१॥

भास्वरी भैरवी भोगी भवानी भयनादानी। भद्रात्मिका भद्रदायी भद्रकाली भयङ्करी॥ ७२॥

४४८ भास्वरी ४४६ भैरवी ४४० भोगी ४४१ भवानी ४५२ भय-नाशिनी ४५३ भद्रात्मिका ४५४ भद्रदायी ४५५ भद्रकाली ४५६ भयञ्जरी ॥ ७२ ॥

भगनिष्यन्दिनी भाग्या भवबन्धविमोचिनी । भीमा भीमनभा भङ्गी भङ्गरा भीमदर्शिनी ॥ ७३॥

४४७ भगनिष्यन्दिनी ४४८ भाग्या ४४६ भवबन्धविमोचिनी ४६० भीमा, ४६१ भीमनभा ४६२ भङ्गी ४६३ भङ्गुरा ४६४ भीम-दर्शिनी ॥ •३॥

> मल्ली मल्लीघरा भेरुमेरण्डा भीमपापपदा। भावज्ञा भोग्यदात्री च भवद्नी भूतिभूषणा॥ ७४॥

४६४ भल्ली ४६६ भल्लीघरा ४६७ भेरः ४६८ भेरण्डा ४६८ भीम-पापपहा ४७० भावज्ञा ४७१ भोग्यदात्री ४७२ भवब्नी ४७३ भूति-भूषणा ॥ ७४॥

> भूतिद्। भूतिदात्री च भूपितस्वप्रदायिनी । भ्रामरी भ्रमरी भारी भवसंसारतारिणी ॥ ७५॥

४७४ भूतिदा ४७५ भूतिदात्री ४७६ भूपितत्वप्रदायिनी ४७७ भागरी ४७० भ्रमरी ४७६ भारी ४८० भवसंसारतारिणी ॥ ७४ ॥

भण्डासुरवधोत्साद्वा भाण्डवा भाविनोदिनी। गोकारकपा गोमाता गुरुपत्नी गुर्वार्गरा॥ ७६॥

४८१ भण्डासुरवघोत्साहा ४८२ भाण्डवा ४८३ भाविनोदिनी ४८४ गोकाररूपा ४८५ गोमाता ४८६ गुरुपत्नी ४८७ गुरुगिरा॥ ७६॥ गोरोचनित्रया गौरी गोविन्दगुणवर्दिनी। गोपालचेष्टा सन्तुष्टा गोवर्द्धनविवर्दिनी॥ ७७॥

४८८ गोरोचनप्रिया ४८६ गोरी ४६० गोविन्दगुणवर्द्धिनी ४६१ गोपालचेष्टा ४६२ सन्तुष्टा ४६३ गोवर्द्धनविवर्द्धिनी ॥ ५७॥

गोविन्द्रूपिणी गोप्ता गोप्तागोत्रविवर्द्धिनी। गीता गीतिष्रया गेया गोका गोकुलवर्द्धिनी॥ ७८॥

४६४ गोविन्दरूपिणी ४६५ गोप्ता ४६६ गोप्तागोत्रविवर्द्धिनी ४६७ गीता ४६८ गीतप्रिया ४६६ गेया ४०० गोका ५०१ गोकुल-वर्द्धिनी॥ ७८॥

गोषी गोहत्यशमनी गुणा च गुणवित्रहा।
गोविन्दजननी गोष्ठा गोपदा गोकुलोत्सवा॥ ७९॥
५०२ गोपी ५०३ गोहत्यशमनी ५०४ गुणा ५०४ गुणविग्रहा ५०६।
गोविन्दजननी ५०७ गोष्ठा ५०८ गोपदा ५०६ गोकुलोत्सवा॥ ७६॥

गोचरी गौतमी गोष्त्री गोमुखी गुरुवासिनी । गोपाली गोमयी गुण्डा गोष्ठी गोपुरवासिनी ॥ ८० ॥

५१० गोचरी ५११ गौतमी ५१२ गोप्त्री ५१३ गोमुखी ५१४ गुह-वासिनी ५१५ गोपाली ५१६ गोमयी ५१७ गुण्ठा ५१८ गोष्ठी ५१६ गोपुरवासिनी।। ८०॥

गरुडी गरुडश्रेष्ठा गारुडी गरुडध्वजा। गम्भीरा गण्डकी गंगा गरुडध्वजवल्लभा॥ ८१॥

४२० गरुडी ४२१ गरुडश्रेष्ठा ४२२ गारुडी ४२३ गरुडध्वजा ४२४ गम्भीरा ४२४ गण्डकी ४२६ गंगा ४२७ गरुडध्वजवल्लमा ॥ ६१ ॥

गगनस्थागयावासा गुणवृत्तिर्गुडोद्भवा। देकाररूपा देवेशी हशिनी देवतार्चिता॥ ८२॥

५२ वगनस्था ५२६ गयावासा ५३० गुणवृत्तिः ५३१ गुडोद्भवा ५३२ देकाररूपा ५३३ देवेशी ५३४ हिशानी ५३५ देवतार्चिता॥ ५२॥

द्वराजेश्वराद्धीक्षी दीन-दैन्य-विमोचिनी।
देश-काल-परिज्ञाना देशोपद्रवनाशिनी॥ ८३॥
५३६ देवराजेश्वराद्धीङ्गी ५३७ दीनदैन्यविमोचिनी ५३६ देशकालपरिज्ञाना ५३६ देशोपद्रवनाशिनी॥ ५३॥

देवमाता देवमोहा देव-दानव-मोहिनी। देवेन्द्रार्चित-पाद्धी-देवदेवप्रसादिनी ॥ ८४॥ ५४० देवमाता ५४१ देवमोहा ५४२ देवदानवमोहिनी ५४३ देवेन्द्रा-र्चितपादश्रीः ५४४ देवदेवप्रसादिनी ॥ ५४ ॥

देशान्तरी देवरूपा देवालयिनवासिनी।
देशस्रमणकृदेवी देशस्वास्थ्यप्रदायिनी॥ ८५॥
४४५ देशान्तरी ५४६ देवरूपा ५४७ देवालयिनवासिनी ५४५ देशभ्रमणकृद्दे वी ५४६ देशस्वास्थ्यप्रदायिनी॥ ८५॥

देवयाना देवता च देवसैन्यप्रपालिनी।

वकाररूपा वाग्देवी वाचामानसगोचरी॥ ८६॥

४५० देवयाना ४४१ देवता ४५२ देवसैन्यप्रपालिनी ४५३ वकार
रूपा:४५४ वाग्देवी ४५५ वाचामानसगोचरी॥ ८६॥

वैकुण्ठदेशिनी वेद्या वायुरूपा वरप्रदा।
वक्रतुण्डार्चितपदा वक्रतुण्डप्रदायिनी॥८७॥
४५६ वैकुण्ठदेशिनी ४५७ वेद्या ४५८ वायुरूपा ४५६ वरप्रदा ४६०
वक्रतुण्डार्चितपदा ४६१ वक्रतुण्डप्रदायिनी॥८०॥

वैचित्री च वसुमितर्वसुस्थाना वसुपिया। वषट्कारा च चामुण्डा वरारोद्दा वरावरी॥ ८८॥

४६२ वैचित्री ४६३ वसुमति ४६४ वसुस्थाना ४६४ वसुप्रिया ४६६ वषट्कारा ४६७ चामुण्डा ४६८ वरारोहा ४६८ वरावरी ॥ ८८ ॥

वैदेही-जननी वैद्या वैदेही-शोकनाशिनी। वेदमाता वेदकन्या वेदकपा विनोदिनी॥ ८९॥

५७० वैदेही-जननी ५७१ वैद्या ५७२ वैदेहीं शोकनाशिनी ५७३ वेदमाता ५७४ वेदकन्या ५७५ वेदरूपा ५७६ विनोदिनी ॥ ८९॥

वेदान्तवादिनी वेदा वेदान्तनिलयामरा।
वेदश्रवा वेदघोषा वेदगानी विनोदिनी॥ ९०॥
५७७ वेदान्तवादिनी ५७५ वेदा ५७६ वेदान्तनिलया ५५० अमरा
५५१ वेदश्रवा ५५२ वेदघोषा ५५३ वेदगानी ५५४ विनोदिनी॥ ६०॥

वेदशास्त्रार्थतस्वज्ञा वेदमार्गप्रदर्शिनी। वैदिककर्मफलदा वेदसागर-तारिणी।। ९१।।

५८५ वेदशास्त्रार्थतत्त्वज्ञा ५८६ वेदमार्गप्रदर्शिनी ५८७ वैदिककमैंफलदा ५८८ वेदसागरतारिणी ॥ ६१ ॥

वेदवादी वेदगृह्या वेदाश्वरथवाहिनी। वेदबका वेदवन्या वेदाक्की वेदवित्किविः॥ ९२॥ प्रवाही प्रवाही प्रवाहित प्रवाहिती प्रवाहिती

इयकारक्षा श्यामाङ्गी स्थामा स्थामासरोरुद्वा।

इयामाका स्थालवृक्षा च शतपत्र निकेतना॥ ९३॥

५६७ श्यकारक्षा ५६८ श्यामाङ्गी ५६६ श्यामा ६०० श्यामासरोरुहा ६०१ श्यामाका ६०२ श्यालवृक्षा ६०३ शतपत्रनिकेतना॥ ६३॥

सर्वदक्सन्निविष्टा च सर्वसम्प्रेमणी सदा। सन्याऽपसन्यदा सन्या सभीची च सहायिनी ॥ ९४॥ ६०४ सर्वहक्-सन्निविष्टा ६०५ सर्वसम्प्रेमणी ६०६ सन्याऽपसन्यदा ६०७ सन्या ६०८ सधीची ६०९ सहायिनी ॥ १४॥

भूकला सागरा सारा सार्वभौमस्वभाविनी। सन्तोषजननी सेग्या सर्वेशी सर्वरक्षनी॥ ९५॥ ६१० भूकला ६११ सागरा ६१२ सारा ६१३ सार्वभौमस्वभाविनी ६१४ सन्तोषजननी ६१४ सेग्या ६१६ सर्वेशी ६१७ सर्वरञ्जनी॥ ६५॥

सरस्वती समाराध्या समदासिन्धुसेविनी।
सन्मोहिनी सदामोहा सर्वमाङ्गल्यदायिनी॥ ९६॥
६१० सरस्वती ६१६ समाराध्या ६२० समदा ६२१ सिन्धुसेविनी
६२२ सन्मोहिनी ६२३ सदामोहा ६२४ सर्वमाङ्गल्यदायिनी॥ ६६॥

समस्तभुवनेशानी सर्वकाम फलपदा। सर्वसिद्धिप्रदा साध्वी सर्वज्ञान-प्रदायिनी॥ ९७॥ ६२५ समस्तभुवनेशानी ६२६ सर्वकामफलप्रदा ६२७ सर्वसिद्धिप्रदा ६२= साघ्वी ६२९ सर्वज्ञानप्रदायिनी॥ ९७॥

सर्वदारिद्रचशमनी सर्वदुःख विमोचिनी।
सर्वरोगप्रशमनी सर्वपापविमोचिनी॥ ९८॥
६३० सर्वदारिद्रचशमनी ६३१ सर्वदुःखविमोचिनी ६३२ सर्वरोगप्रशमनी ६३३ सर्वपापविमोचिनी॥ ६८॥

समदृष्टिः समगुणा सर्वसाक्षी सदृायिनी।
सामध्यवाहिनी संख्या सान्द्रानन्द्रपयोधरी॥ ९९॥
६३४ समदृष्टिः ६३४ समगुणा ६३६ सर्वसाक्षी ६३७ सहायिनी
६३८ सामध्यवाहिनी ६३६ संख्या ६४० सान्द्रानन्दपयोघरी॥ ६६॥
सङ्कीर्णमन्दिरस्थायी साकेत कुलुपालिनी।

सङ्काणमान्दरस्थाया साकत कुलपालना। संद्वारी शङ्करी गौरी साकेतपुरवासिनी॥ १००॥ ६४१ सङ्कीर्णमन्दिरस्थायी ६४२ साकेतकुलपालिनी ६४३ संहारीः ६४४ शङ्करी ६४५ गौरी ६४६ साकेतपुरवासिनी ॥ १००॥

सम्बोधनी समुत्तिष्ठा सम्यग्ज्ञानस्वरूपिणी ॥ १०१ ॥ ६४७ सम्बोधनी ६४८ समुत्तिष्ठा ६४९ सम्यग्ज्ञानस्वरूपिणी ॥१०१॥

सम्पत्करी समानाङ्गी सर्वभावसुसंस्थिता। सम्बोधिनी समानन्दा सन्मार्ग कुळपाळिनी॥ १०२॥

६४० सम्पत्करी ६४१ समानाङ्गी ६४२ सर्वभावसुसंस्थिता ६४३ सम्बोधिनी ६४४ समानन्दा ६४४ सन्मार्गकुलपालिनी ॥ १०२॥

सञ्जीवनी सर्वमेधा सभ्या सम्पत्प्रदायिनी।
समिद्धा समिधासीना सामान्यासामवेदिनी।। १०३।।
६४६ सञ्जीवनी ६५७ सर्वमेघा ६५८ सभ्या ६४६ सम्पत्प्रदायिनी
६६० समिद्धा ६६१ समिघासीना ६६२ सामान्या ६६३ सामवेदिनी ।। १०३।।

समुत्तीणी सदाचारा संद्वारा सर्वपावनी।
सर्विणी सर्पमाता च सर्पदृष्टविमोचनी॥१०४॥
६६४ समुत्तीणी ६६४ सदाचारा ६६६ संहारा ६६७ सर्वपावनी
६६८ सर्विणी ६६९ सर्पमाता ६७० सर्पदंण्टविमोचनी॥१०४॥

सर्पयागप्रशमनी सर्वज्ञत्वफलप्रदा।
सङ्कुमाऽसङ्कमा सिन्धुः सर्गासंग्रामपूजिता ॥ १०५ ॥
६७१ सर्पयागप्रशमनी ६७२ सर्वज्ञत्वफलप्रदा ६७३ सङ्कुमाऽसङ्पुमा ६७४ सिन्धुः ६७५ सर्गा ६७६ संग्रामपूजिता ॥ १०५ ॥

सङ्कटा सङ्कटाहारी स-कुङ्कमिवलेपना। सुमुखा सुमुखस्थायी साङ्गोवाङ्गार्चनित्रया॥ १०६॥

६७७ सङ्कटा ६७८ सङ्कटाहारी ६७६ सकुङ्कुमविलेपना ६८० सुमुखा ६८१ सुमुखस्थायी ६८२ साङ्गोपाङ्गार्चनप्रिया ॥ १०६ ॥

संस्तुता संस्तुतिःप्रीतिः सत्यवादी सदासुखी।
धीकारकपा धीमाता धीराधीरप्रसादिनी॥१०७॥
६८३ संस्तुता ६८४ संस्तुतिः ६८४ प्रीतिः ६८६ सत्यवादी ६८७

सदासुखी ६८८ घीकाररूपा ६८६ घीमाता ६८० घीरा ६८१ घीर-प्रसादिनी ।। १०७ ।।

> धीरोत्तमा धीरधीरा धीरस्था धीरशेखरा। स्थितिधैर्यो स्थिविष्ठा च स्थपतिः स्थलवित्रहा॥ १०८॥

६६२ घीरोत्तमा ६६३ घीरघीरा ६६४ घीरस्था ६६५ घीरशेखरा ६६६ स्थिति: ६६७ घैर्या ६६८ स्थिविष्ठा ६६६ स्थपति: ७०० स्थल-विग्रहा ॥ १०८ ॥

धीरा धारा धीरवन्द्या धीपतिर्धारमानसा।
धीपदा धीपदस्थायी धीद्याना धीप्रदा सुखी ॥ १०९॥
७०१ घीरा ७०२ घारा ७०३ घीरवन्द्या ७०४ घीपति: ७०५ घीरमानसा ७०६ घीपदा ७०७ घीपदस्थायी ७०८ घीशाना ७०६ घीप्रदा

७१० सुखी ॥ १०६ ॥

मकारक्षी मैत्रेयी महामङ्गलदेवता। मनोवैकस्यशमनी मलयाचलवासिनी॥ ११०॥

७११ मकाररूपी ७१२ मैत्रेयी ७१३ महामङ्गलदेवता ७१४ मनो-वैकल्पशमनी ७१५ मलयाचलवासनी ॥ ११०॥

> मलयध्वजराजश्रीमीनाक्षी मधुरालया। महादेवी महारूपा महाभैरवपूजिता॥ १११॥

७१६ मलयव्वजराजश्री: ७१७ मीनाक्षी ७१ = मधुरालया ७१६ महा-देवी ७२० महारूपा ७२१ महाभैरवपूजिता ॥ १११ ॥

मनुविद्या मन्त्रमाता मन्त्रवद्या महेश्वरी।

मत्तमातङ्गमना मधुरा मेरुमण्डपा॥ ११२॥

७२२ मनुविद्या ७२३ मन्त्रमाता ७२४ मन्त्रवश्या ७२५ महेश्वरी ७२६ मत्तमात ङ्गगमना ७२७ मधुरा ७२८ मेरुमण्डपा ॥ ११२ ॥

महागुप्ता महाभूता महाभयविनानिशनी । महागौरी महामन्त्री महावैरिविनाशिनी ॥ ११३॥

७२६ महागुप्ता ७३० महाभूता ७३१ महाभयविनाशिनी ७३२ महा-गौरी ७३३ महामन्त्री ७३४ महावैरिविनाशिनी ॥ ३११॥

महालक्ष्मीर्महागौरी महिषासुरमदिनी । महेशमण्डलस्था च मधुरागमवर्जिता ॥ ११४॥

७३४ महालक्ष्मी:७३६ महागौरी ७३८ महिषासुरमर्दिनी ७३८ महेश-मण्डलस्था ७३६ मधुरागमवर्जिता ।। ११४ ॥

मेधा मेधाकरी मेध्या माधवी मधुमर्दिनी।

मन्त्रा मन्त्रमधी मान्या माया महिषमन्त्रिणी॥ ११५॥
७४० मेधा ७४१ मेबाकरी ७४२ मेध्या ७४३ माधवी ७४४ मधुमर्दिनी ७४५ मन्त्रा ७४६ मन्त्रमयी ७४७ मान्या ७४५ माया ७४६ महिममन्त्रिणी ॥ ११५॥

मायारूपी मायधारि मायस्था मायवादिनी । माया सङ्करपजननी माया माय-विनोदिनी ॥ ११६ ॥

७५० मायारूपी ७५१ मायघारी ७५२ मायस्था ७५३ मायवादिनी ७५४ मायासङ्कल्पजननी ७५५ माया ७५६ मायविनोदिनी ॥ ११६॥

मायाप्तपञ्चजननी मायासंदारकविणी। मायामन्त्रप्रसादा च मायाजनविमोद्दिनी॥ ११७॥

७५७ मायाप्तपञ्चजननी ७५८ मायासंहाररूपिणी ७५६ मायामन्त्र-प्रसादा ं७६० मायाजनविमोहिनी ॥ ११७ ॥

महापरा महारूपा महाविष्न विनाशिनी । महानुभावा मन्त्रेशी महामङ्गळदेवता ॥ ११८॥

. ७६१ महापरा ७६२ महारूपा ७६३ महाविष्टतविनाशिनी ७६४ महानुभावा ७६५ मन्त्रेशी ७६६ महामङ्गलदेवता ।। ११८ ॥

हिकारस्था हषीकेशी हितकार्यप्रवर्द्धिनी। हीनोपाधि-विनिर्मुक्ता हीनलोकविमोचनी॥ ११९॥

७६७ हिकारस्था ७६८ हितकायंप्रवर्द्धिनी ७७० हीनोपाधिविनिर्मुक्ता ७७१ हीनलोकविमोचनी ।। ११६ ॥

हीङ्कारा हीमती हों-हों-हों देवी हों स्वभाविनी। होमती होंचती हत्स्वा हों शिवा हों फुलोज़्वा॥ १२०॥ ७७२ हीङ्कारा ७७३ होमती ७७४ हों हों हों देवी ७७५ हीं

स्वभाविनी ७७६ हींमती ७७७ हींवती ७७५ हत्स्वा ७७६ हींशिवा ७८० हीं कुलोद्भवा ॥ १२०॥

हितवादी हितपीता हितकारुण्यवर्द्धिनी। हितारानी हितकोधा हितकम्फलप्रदा॥ १२१॥

७८१ हितवादी ७८२ हितप्रीता ७८३ हितकारुण्यवर्द्धिनी ७८४ हिताशनी ७८५ हितक्रीघा ७८६ हितकर्मफलप्रदा ॥ १२१ ॥

हिमा हिमसुता हेमा हेमाचलनिवासिनी। हेती हिमपदा हारा होत्रा होतृहुतप्रदा॥ १२२॥

७८९ हिमा ७८८ हिमपुता ७८६ हेमा ७६० हेमाचलनिवासिनी ७६१ हेती ७६२ हिमप्रदा ७६३ हारा ७६४ होत्रा ७६५ होतृहुत-प्रदा ॥ १२२ ॥

हिमस्था दिमजा हेमा दितकर्मस्वभाविनी ॥ १२३ ॥
७६६ हिमस्था ७६७ हिमजा ७६८ हेमा ७६६ हितकर्मस्वभाविनी ॥ १२३ ॥

धीकारकपा धिषणा धर्मकपा धनेश्वरी। धनुर्द्धरा धराधारा धर्म कर्म-फलप्रदा॥ १२४॥

द०० घीकारह्मपा द०१ धिषणा द०२ धर्मह्मपा द०३ ध्रतेश्वरी द०४

चनुर्द्धरा ५०५ घराघारा ५०६ घर्मकर्मफलप्रदा ॥ १२४ ॥ धर्माचारा धर्मसारा धर्ममध्यनिवासिनी ।

धनुर्वेदी धनुर्वादी धन्या धूर्त विनाशिनी ॥ १२५॥

धनधान्या धेनुरूपा धनाढ्या धनदायिनी । धनेशी धर्मनिरता धर्मराजनसादिनी ॥ १२६॥

५१४ घनघान्या ५१५ घेनुरूपा ५१६ घनाढचा ५१७ घनदायिनी ५१८ घनेशी ५१६ घमंनिरता ५२० घर्मराजप्रसादिनी ॥ १२६॥

धर्मस्वरूपा धर्मेशी धर्माऽधर्मविचारिणी। धर्मस्क्रमा धर्मसाक्षी धर्मिष्ठा धर्मगोचरा॥ १२७॥

दरश् धर्मस्वरूपा दरश् धर्मेशी दरश् धर्माऽधर्मविचारिणी दर्थ धर्मसूक्ष्मा दरश् धर्मसाक्षी दरश् धर्मिष्ठा दर७ धर्मगोचरा ॥ १२७॥

> योकाररूपा योगेशी योगस्था योगरूपिणी। योगा योगोपमाराध्या योगमार्गनिवासिनी॥ १२८॥

५२८ योगा ५३१ योगोपमाराष्ट्रया ५३४ योगस्था ५३**१ योगरूपिणी** ५३२ योगा ५३३ योगोपमाराष्ट्रया ५३४ योगमार्गनिवासिनी ॥ १२८॥

योगासनस्था योगेशी योगमाया विनासिनी। योगाऽयोगोपमाराध्या योगाङ्गी योगवित्रद्वा॥ १२९॥

५३४ योगासनस्था ५३६ योगेशी ५३७ योगमाया ५३५ विलासिनी ५३६ योगाऽयोगोपमाराच्या ५४० योगाङ्गी ५४१ योगविग्रहा ॥१२६॥

योगवासी योगभोगी योगमार्गप्रदर्शिनी ॥ १३० ॥

द४२ योगवासी द४३ योगभोगी द४४ योगमार्गप्रदर्शिनी ॥ १३०॥

योघा योघवती योग्याऽयोग्या योघनतत्परा। योघिनी योघिनीसेग्या योघज्ञानप्रबोधिनी॥ १३१॥

न४१ योघा न४६ योधवती न४७ योग्या न४न अयोग्या न४९ योघनतत्परा न४० योघिनी न४१ योधिनीसेव्या न४२ योधज्ञान-अबोधिनी॥१३१॥

> योगेश्वर-प्राणनाथा योगेश्वर-हृदि-स्थिता । योगाऽयोगक्षेमकत्रीं योगक्षेम विद्वारिणी ॥ १३२ ॥

५५३ योगेश्वर-प्राणनाथा ५५४ योगेश्वर-हृदि-स्थिता ५५५ योगाऽ-योगक्षेमकर्त्री ५५६ योगक्षेमविहारिणी ॥ १३२ ॥

योगराजेश्वराराध्या योगानन्दस्वरूपिणी ॥ १३३ ॥ ५५७ योगराजेश्वराराध्या ५५५ योगानन्दस्वरूपिणी ॥ १३३ ॥

नवसिद्धिसमाराध्या नारायणमनोहरी। नारायणी नवाधारा नवब्रह्मार्चिता सदा॥ १३४॥

५४६ नविसिद्धिसमाराध्या ५६० नारायणमनोहरी ५६१ नारायणी ५६२ नवाद्यारा ५६३ नवब्रह्मार्चिता ॥ १३४ ॥

> नगेन्द्रतनयाराध्या नामकपविवर्जिता। नारसिंद्वार्चितपदा नववन्धविमोचनी॥ १३५॥

६६४ नगेन्द्रतनयाराच्या ६६४ नामरूपविवर्जिता ६६६ नारसिंहा-चिंतपदा ६६७ नवबन्घविमोचनी ॥ १३५॥

> नवत्रहार्चितपदा नवयन्धविमोचनी । नैमित्तिकार्थनप्रदा-निव्तारि-विनादानी ॥ १३६ ॥

द्द नवग्रहार्चित्पदा ५६६ नवबन्धितमोचनी ५७० निन्दितारि-विनाशिनी ॥ १३६॥

> नवस्त्रविधानक्षा नैभिषारण्यवासिनी । नवपीठस्थिता देवी गवर्षिगणसेविता ॥ १३७॥

८७१ नवसूत्रविद्यानज्ञा ८७२ नैमिषारण्यवासिनी ८७३ नवपीठ-स्थिता ८७४ देवी ८७५ नवर्षिगणसेविता ॥ १३७॥

> नवचन्दनदिग्धाङ्गी नवकुङ्कमधारिणी । नववस्त्रपरीधाना नवरत्नविभूषणा ॥ १३८ ॥

८७६ नवचन्दनदिग्धाङ्की ८७७ नवकुङ्कुमधारिणी ८७८ नववस्त्रः परोधाना ८७६ नवरत्नविभूषणा ॥ १३८ ॥

नवभस्म-विदिग्धाङ्गी नवचन्द्रकलाधरा । प्रकाशकपा प्राणेशी प्राणसंरक्षणीसदा ॥ १३९॥

८८० नवभस्मविविग्वाङ्गी ८८१ नवचन्द्रकलाघरा ८८२ प्रकाश-रूपा ८५३ प्राणेशी ८८४ प्राणसंरक्षणी ॥ १३६ ॥

प्राणसञ्जीवनी प्राणा प्राणाऽप्राणप्रयोधिनी। प्रज्ञा प्रज्ञाप्रभा प्राच्या प्रतीची प्रबुधाप्रिया॥ १४०॥

दत्र प्राणसञ्जीवनी दत्र प्राणा दत्र प्राणाऽप्राणप्रबोधिनी दत्र प्रज्ञा दत्र प्रज्ञाप्रभा दश्याच्या दश्यतीची दश्य प्रबुधाः प्रिया॥ १४०॥ प्राचीरा प्रणयान्तस्था प्रभातज्ञानक्रिणी। प्रभातकर्मसन्तुष्टा प्राणायामपरायणा॥ १४१॥

द्धः प्राचीरा द्धः प्रणयान्तस्था द्धः प्रभातज्ञानरूपिणी द्धः प्रभातकर्मसन्तुष्टा द्धः प्राणायामपरायणा ॥ १४१ ॥

प्रायज्ञा प्रणवा प्राप्ता प्रवृत्तिः प्रकृतः परा ॥ १४२ ॥

न्दन प्रायज्ञा न्द्र प्रणवा ६०० प्राप्ताप्रवृत्तिः ६**०१ प्रकृतिः ६०२** परा ॥ १४२ ॥

> प्रवन्धा प्रवुधा साक्षी प्राज्ञा प्रारन्धनाशिनी । प्रवोधनिरता प्रेक्षा प्रवन्धप्राणसाक्षिणी ॥ १४३ ॥

६०३ प्रबन्धा ६०४ प्रबुधा ६०५ साक्षी ६०६ प्राज्ञा ६०७ प्रारब्ध-नाशिनी ६०- प्रबोधनिरता ६०६ प्रेक्षा ६१० प्रबन्धप्राणसाक्षिणी ॥१४३॥

> प्रयागतीर्थनिलया प्रत्यक्षा परमेश्वरो । प्रणवाद्यन्तनिलया प्रणवादि-प्रचोदयात् ॥ १४४ ॥

६११ प्रयागतीर्थानलया ६१२ प्रत्यक्षा ६१३ परमेश्वरी ६१४ प्रण-वाद्यन्तनिलया ६१५ प्रणवादि-प्रचोदयात् ॥ १४४ ॥

> चोकाररूपा चोरध्नी चोरबाधाविनाशिनी। चेतनाऽचेतनाशीता चौराऽयौर्याचमत्कृतिः॥१४५॥

ह१६ चोकाररूपा ह१७ चोरक्ती ह१८ चोरबाधाविनाशिनी ह१६ चेतनाऽचेतनाशीता ह२० चौराऽयौर्याचमत्कृतिः ॥ १४५॥

चकवर्तित्वधारी च चकिणी चकधारिणी। चिरञ्जीकी चिदानन्दा चिद्रूपा चिद्रिलासिनी॥ १४६॥ ६२१ चक्रवर्तित्वधारी ६२२ चकिणी ६२३ चक्रवारिणी ६२४ चिर-ञ्जीवी ६२४ चिदानन्दा ५२६ चिद्रुपा ६२७ चिद्विलासिनी॥ १४६॥

> चिन्ता चित्तप्रशमनी चिन्तितार्थकलपदा। चाम्पेयी चम्पकप्रीता चण्डी चण्डादृहासिनी॥ १४७॥

६२८ चिन्ता ६२६ चित्तप्रशमनी ६३० चिन्तितार्थफलप्रदा ६३१ चाम्पेयी १६३२ चम्पकप्रीता ६३३ चण्डी ६३४ चण्डा हुहासिनी ॥ १४७॥

चण्डेश्वरी चण्डमाता चण्ड-मुण्ड-विनाशिनी।
चकोराक्षी चिरप्रीता चिकुरा चिकुरप्रिया॥ १४८॥
१३५ चण्डेश्वरी १३६ चण्डमाता १३७ चण्ड-मुण्ड-विनाशिनी १३८
चकोराक्षी १३६ चिरप्रीता १४० चिकुरा १४१ चिकुरप्रिया॥ १४६॥

चैतन्यकृषिणी चैत्री चेतना चित्तसाक्षिणी। वित्रा चित्र-विचित्राङ्गी चित्रगुप्तप्रसादिनी ॥ १४९॥

६४२ चैतन्यरूपिणी ६४३ चैत्री ६४४ चेतना ६४५ चित्तसाक्षिणी १४६ चित्रा १४७ चित्रविचित्राङ्गी १४८ चित्रगुप्तप्रसादिनी ॥ १४६ ॥

> चलना चलसंस्थायी चापिनी चलचित्रिणी। चन्द्रमण्डलमध्यस्था कोटिचन्द्रसुशीतला ॥ १५०॥

६४६ चलना ६५० चलसंस्थायी ६५१ चापिनी ६५२ चलचित्रिणी **६५३ चन्द्रमण्डलमध्यस्था ६**५४ कोटिचन्द्रसुक्षीतला ।। १५० ।।

> चन्द्रानुज-समाराध्या चनद्रचनद्रमहोदरी। चर्चितारिश्चनद्रमाता चन्द्रकान्ता चलेश्वरी ॥ १५१ ॥

६५५ चन्द्रानुजसमाराच्या ६५६ चन्द्रचन्द्रमहोदरी ६५७ चर्चितारिः ६५८ चन्द्रमाता ६५६ चन्द्रकान्ता ६६० चलेश्वरी ॥ १५१ ॥

> चराऽचरनिवासा च चक्रपाणिसहोदरी। दकाररूपा दत्तश्री-दीरिद्वय-च्छेदकारिणी ॥ १५२ ॥

६६१ चराऽचरनिवासा ६६२ चक्रपाणिसहोदरी ६६३ दकाररूपा ६६४ दत्तश्री: ६६४ दारिद्रचच्छेदकारिणी ॥ १५२ ॥

🗼 दन्तिनी दण्डिनी दीना दरिद्रा दीनवरसला।

दक्षाराध्या दक्षकन्या दक्षयज्ञविनाशिनी ॥ १५३ ॥ १६६ दन्तिनी १६७ दण्डिनी १६८ दीना १६९ दरिद्रा १७० दीन-वत्सला ६७१ दक्षाराध्या ६७२ दक्षकन्या ६७३ दक्षयज्ञविनाशिनी ।।१५३।।

> दक्षा दाक्षायणी दाक्षा दीक्षादक्षवरप्रदा। दक्षिणा दक्षिणाराध्या दक्षिणामृतिंक्रिणणी ।। १५४॥

है७४ दक्षा ६७५ दाक्षायणी ६७६ दाक्षा ६७७ दीक्षादक्षवरप्रदा हण्ड दक्षिणा ६७६ दक्षिणाराच्या ६८० दक्षिणामृतिंकिपणी ॥ १५४॥

> दयावती दमवती दनुजादिर्दयानिधिः। दन्तशोभानिभा दैवदमना दाडिमस्तनी ॥ १५५॥

६५१ दयावती ६५२ दमवती ६५३ दनुजादिर्दयानिधि: ६५४ दन्त-शोभानिभा १६५५ दैवदमना ६५६ दाडिमस्तनी ।। १५५ ।।

> दण्डा दमयता दण्डी दण्डाऽदण्डप्रसादिनी। दण्डकारण्यनिलया दण्डकारिविनाशिनी ॥ १५६॥

हिन्छ। दण्डा हिन्द दमयता हिन्ह दण्डी हहर दण्डाऽदण्डप्रसादिनी हैं इण्डकारण्यनिजया ११२ दण्डकारिविनाशिनी ॥ १५६ ॥

दंष्ट्राकरालप्रवृषी दण्डशोभादलादली । द्रिद्रारिष्टशमनी दमादमनप्जिता ॥ १५७॥

६६३ दंष्ट्राकरालप्रवृषी ६६४ दण्डशोभादलादली ६६४ दिरद्रा-रिष्टशमनी ६६६ दमादमनपूजिता ॥ १५७॥

दानवार्चित-पादश्ची र्द्रविणा द्रविणोदया ।
दामोदरी दानवारिर्दामोदरसद्वोदरी ॥ १५८ ॥
१६७ दानवार्चितपादश्चीः १६६ द्रविणा १६६ द्रविणोदया १०००
दामोदरी १००१ दानवारिः १००२ दामोदरसहोदरी ॥ १५८ ॥

दातादानिष्या दावीं दानश्रीदींनदण्डपा। दम्पतीदम्पती दुर्वा दिखुग्धा दया दमा ॥ १५९ ॥ १००३ दाता १००४ दानिश्रया १००५ दावीं १००६ दानश्री: १००७ दानमण्डपा १००८ दम्पतीदम्पती १००६ दूर्वा १०१० दिघदुग्धा १०११ दया १०१२ दमा ॥ १५६ ॥

दािंडमीबीजसन्दोह-दन्तपंक्ति-विराजिता । दर्पणा दर्पणस्वच्छा द्रुममण्डलवािसनी ॥ १६० ॥ १०१३ दािंडमीबीजसन्दोह-दन्तपंक्तिविराजिता १०१४ दर्पणा १०१४ दर्पणस्वच्छा १०१६ द्रुममण्डलवािसनी ॥ १६० ॥

द्शावतारजननी द्शिदिग्दीपपूजिता ।
दया दशिद्शादृश्या दशदासी द्यानिधिः ॥ १६१ ॥
१०१७ दशावतारजननी १०१८ दशिदग्दीपपूजिता १०१६ दया
१०२० दशिदशाहृश्या १०२१ दशदासी १०२२ दयानिधिः॥ १६१ ॥

देशकालपरिश्वाना देशकालविशोधिनी ।
दशम्यादिकलाराध्या दशस्रीवप्रदर्पहा ॥ १६२ ॥
१०२३ देशकालपरिज्ञाना १०२४ देशकालविशोधिनी १०२५ दशम्यादिकलाराध्या १०२६ दशस्रीवप्रदर्पहा ॥ १६२ ॥

द्शापराधशमनी दशत्रुत्तिफलप्रदा । यात्काररूपिणी याज्ञीकी याद्वी याद्वार्चिता ॥ १६३॥ १०२७ दशापराधशमनी १०२८ दशवृत्तिफलप्रदा १०२६ यात्कार-रूपिणी १०३० याज्ञिकी १०३१ याद्वी १०३२ यादवार्चिता ॥ १६३॥ ययातिपूजनपीता याज्ञिकी याजकप्रिया।

याद्वीयातनाताया यामपूजाफलप्रदा ॥ १६४ ॥ भ

१०३३ ययातिपूजनप्रीता १०३४ याजिकी १०३४ याजकप्रिया १०३६ यादवीयातनायाता १०३७ यामपूजाफलप्रदा ॥ १६४॥

यशस्विनी यभाराध्या यमकन्या यतीश्वरी । यमादियोगसन्तृष्टा योगीन्द्रहृदिसङ्गमा ॥ १६५॥

१०३= यशस्विनी १०३६ यमाराध्या १०४० यमकन्या १०४१ यतीश्वरी १०४२ यमादियोगसन्तुष्टा १०४३ योगीन्द्रहृदिसङ्गमा ॥ १६५ ॥

यमोपाधिविनिर्भुक्ता यशस्यविधिरच्युता।

यातनाऽयातनादेहा यात्रापापादिवर्जिता ॥ १६६ ॥

१०४४ यमोपाधिविनिर्मुक्ता १०४५ यशस्यविधिः १०४६ अच्युता १०४७ यातनाऽयातनादेहा १०४८ यात्रापापादिवर्जिता ।। १६६॥ १

> इत्येतत् कथितं देवि ! रहस्यं सर्वकामदम् । सर्वेपापप्रशमनं सर्वतीर्थं फलप्रदम् ॥ १६७ ॥

हे देवि ! समस्त कामनाओंको देनेवाले, समस्त पापोंको नाश करनेवाले तथा समस्त तीर्थोंके फलको देनेवाले इस रहस्यात्मक गायत्री-सहस्रनाम-स्तोत्रका कथन मैंने किया ॥ १६७॥

> सर्वरोगहरं पुण्यं सर्वज्ञानमयं शिवम्। सर्वसिद्धिपदं देवि ! सर्वसौभाग्यवर्द्धनम् ॥ १६८ ॥

यह स्तोत्र समस्त रोगोंको हरण करनेवाला, अति पवित्र, सर्वे-ज्ञानमय, कल्याणप्रद, सर्वसिद्धिप्रद तथा हे देवि ! समस्त सौभाग्यको बढ़ानेवाला है ॥ १६= ॥

आयुष्यं वर्द्धते नित्यं लिखितं यत्र तिष्ठति । न चौराऽग्निभयं तस्य न च भूतभयं कवित् ॥ १६९ ॥

जहाँपर यह स्तोत्र लिखकर रखा होगा वहाँ रहनेवालोंकी आयु नित्यप्रति बढ़ती रहेगी, वहाँके निवासियोंको चोरसे, अग्निसे तथा भूतादिसे भय नहीं रहेगा ॥ १६९॥

कि पुनर्वरुणोक्तेन तथापि च वदाम्यहम्। सक्वच्छ्रवणमात्रेण कोटिजनमाऽघनारानम्॥ १७०॥

अधिक कहनेसे क्या प्रयोजन ? तथापि पुनः मैं कहता हूँ कि यदि इस स्तोत्रका एक बार भी श्रवण कर लिया जाय तो करोड़ों जन्मोंके पाप नष्ट हो जाते हैं।। १७०॥

महापातककोटीनां भक्षनं स्मृतिमात्रतः। अपवादक-दौर्भाग्य-शमनं भुक्ति-मुक्तिदम्॥ १७१॥

१. गायत्री-सहस्रनाम-स्तोत्र श्लोक संख्या १ से १६६ नक है।

इस स्तोत्रके स्मरणमात्रसे करोड़ों महापातक नष्ट होते हैं, झूठी निन्दा और दुर्भाग्य भी शान्त हो जाते हैं, पश्चात् भोग और मुक्ति भी प्राप्त होती है।। १७१॥

> विषरोगादि दारिद्य-मृत्यु-संदारकारणम् । सप्तकोटि-महामन्त्र-पारायण-फलप्रदम् ॥ १७२॥

इस स्तोत्रसे विष-रोंग-दरिद्रता और मृत्यु टल जाती है, साथ ही सात्रकरोड़ महामन्त्रोंके पाठ करनेका फल भी प्राप्त होता है।।१७२॥

> शतरुद्रीयकोटीनां जपं यज्ञफलप्रदम्। चतुः समुद्रपर्यन्तं-भृदानं तत्फलं शिवे॥ १७३॥

यह स्तोत्र करोड़ों शतरुद्रीय जय और यज्ञके फलको देनेवाला है, हे पार्वती ! चारों समुद्रोंसे वेष्टित समस्त पृथ्वीके दान-फलको भी देनेवाला है।। १७३॥

सहस्रकोटि गोदान फलदं स्मृतिमात्रतः। कोट्यश्वमेधफलदं जरा-मृत्यु-निवारणम्॥ १७४॥

इस स्तोत्रके स्मरणमात्रसे सहस्रकोटि गोदानका फल मिलता है, करोड़ों अश्वमेघ यज्ञका फल भी मिलता है और बुढ़ापा तथा मृत्यु भी दूर हो जाती है॥ १७४॥

> कन्याकोटिपदानेन यत्फलं लभते नरः। तत्फलं लभते सम्यङ् नाम्नां दशशती जपात्॥ १७५॥

गायत्रीसहस्रनामावली स्तोत्रके पाठसे एक करोड़ कन्यादानके समान अच्छी तरह फल प्राप्त होता है ॥ १७५॥

यः श्रणोति महाविद्यां श्रावयेद् वा समाहितः। सोऽपि मुक्तिमवाप्नोति येत्रगत्वा न शोचति॥ १७६॥

जो महाविद्यास्वरूप इस स्तोत्रको सावधान होकर सुनता या सुनाता है वह भो मुक्ति का भागी होता है और जिस मुक्तिको प्राप्त करके मनुष्यको पुनः सोचनेका प्रश्न ही नहीं उठता ॥ १७६॥

> ब्रह्मद्दत्यादि-पापानां नाशः स्याच्छ्रवणेन च । कि पुनः पठनादस्य मुक्तिः स्यादनपायिनी ॥ १७७॥

इस स्तोत्रके श्रवणसे ही बहाहत्यादि महापाप नष्ट हो जाते हैं तो जो श्रद्धापूर्वक इसका पाठ करता है उसका कहना ही क्या ? उसे अनपायिनी मुक्ति मिलती है ॥ १७७॥ इदं रहस्यं परमं पुण्यं स्वप्त्ययनं महत्। यः सकृद् वा पठेत् स्तोत्रं श्रणुयाद् वा समाहितः॥ १७८॥ सभते च ततः कामानन्ते ब्रह्मपदं ब्रजेत्। स च शत्रृत् जयेत् सद्यो मातङ्गानिव केसरी॥ १७९॥

परमपिवत्र महान् कल्याणकारक रहस्यात्मक स्तोत्रको जो एक बार समाहित होकर पढ़ता है या सुनाता है वह समस्त कामनाओंको प्राप्त करता है। जिस प्रकार सिंह हाथियों पर विजय प्राप्त करता है वैसे ही वह व्यक्ति अपने शत्रुओं पर विजय प्राप्त करता है और अन्त-में ब्रह्मपदको प्राप्त करता है।। १७८-१७६॥

इति गायत्री-सहस्रनाम स्तोत्रम्॥

## अथ गायत्री उपनिषद्

नमस्क्रत्य भगवान् याज्ञवस्कयः स्वयं परिपृच्छति त्वं ब्र्राह्य भगवन् ! गायत्र्या उत्पत्तिं श्रोतुमिच्छामि ?

भगवत् सत्ता सम्पन्न योगी याज्ञवत्वयजीने ब्रह्माजीको नमस्कार करके स्वतः उनसे यह प्रश्न पूछा कि हे भगवन् ! आपसे गायत्रीकी उत्पत्तिके विषयमें सुनना चाहता हूँ, आप मुझसे कहें।

ब्रह्मोवाच—प्रणवेन व्याहृतयः प्रवर्तन्ते, तमसम्तु परं ज्योतिष्कः पुरुषः स्वयम्। भृविष्णुरिति ह ताः स्वाङ्ग्रुव्यामधेत्। मध्यमात् फेनो-भवति, फेनाद् वुद्वुदो भवति, वुद्वुदादण्डं भवति, अण्डवानात्मा भवति, आत्मन आकाशो भवति, आकाशाद् वायुर्भवति, वायोरिन्नर्भवति, अग्नेरोङ्कारो भवति, ॐकाराद व्याहृतिर्भवति, व्याहृत्या गायत्री भवति, गायत्र्याः सावित्री भवति, सावित्र्याः सरस्वती भवति, सरस्वत्या वेदा भवन्ति, वेदेभ्यो ब्रह्मा भवति, ब्रह्मणो लोका भवन्ति, तस्माल्लोकाः प्रवर्तन्ते, चत्वारो वेदाः साङ्गाः सोपनिषदः सेतिहासास्ते सर्वेगायत्र्याः प्रवर्तन्ते।

श्री ब्रह्माजीने कहा—प्रणवसे व्याहृतियाँ उत्पन्न होती हैं, तमोगुणसे परमप्रकाशवान विराट् पुरुषकी उत्पत्ति होती है। भूरूपी विष्णुने
अपनी अङ्गुलियोंसे उन व्याहृतियोंका मन्थन किया। मध्यमसे
फेन हुआ, फेनसे बुदबुद हुआ, बुदबुदसे अण्डकी उत्पत्ति हुई, ब्रह्माण्ड
ही आत्मा है, आत्मासे आकाश हुआ, आकाशसे वायु हुआ, वायुसे
अग्नि हुई, अग्निसे ॐकार हुआ, ॐकार से व्याहृति हुई, व्याहृतिसे
गायत्री हुई, गायत्रीसे सावित्री हुई, सावित्रीसे सरस्वती हुई,
सरस्वतीसे वेद हुए, वेदसे ब्रह्मा हुए, ब्रह्मासे समस्त लोक हुए,
साङ्गोपाङ्ग चारों वेद, उपनिषद और इतिहास आदि ये सभी गायत्री
से उत्पन्न हुए।

यथा—अग्निर्देवानां ब्राह्मणो मनुष्याणां मेरुः शिखरिणां गङ्गा नदीनां वसन्तऋतूनां ब्रह्मा प्रजापतीनामेवाऽसौ मुख्यः गायज्या गायत्रीछन्दो भवति।

जैसे देवताओं में अग्नि, मनुष्यों में ब्राह्मण, पर्वंतों में सुमेरु, नदियों में गङ्गा मुख्य हैं वंसे ही गायत्रीसे गायत्री छन्द मुख्य है।

कि भूः कि भुवः कि स्वः कि मदः कि जनः कि तपः कि सत्यं कि तत् कि सिवतुः कि वरेण्यं कि भर्गः कि देवस्य कि धीमदि कि धियः कि यः कि नः कि प्रचोदयात् ?

प्रश्न किया गया कि — भू:, भुव:, स्व:, मह:, जनः, तपः, सत्यं, तत्, सिवतुः, वरेण्यं, भर्गः, देवस्य, घीमहि, घियः, यः, नः, प्रचोदयात् ये सब वया हैं ?

भूरिति भूलोंकः भुव इत्यन्तिरक्षलोकः, स्वरिति स्वलोंकः, मह इति महलोंकः, जन इति जनोलोकः, तप इति तपोलोकः, सत्यिमिति सत्यलोकः। भूभेंवः स्वरोमिति जैलोक्यम्। तद्सौ तेजो यत्तेजसो-ऽग्निदंवता स्वितुरित्यादित्यस्य वरेण्यमित्यन्नम्। अन्नमेव प्रजापितः। भर्मः इत्यापः। आपो वैभर्मः। पतावत् सर्वा देवताः। देवस्येन्द्रो वै देवयीदेवं तदिन्द्रस्तस्मात् सर्वकृत् पुरुषो नाम विष्णुः। धीमहि किमध्यात्मं तत्परमं पद्मित्यध्यात्मं यो न इति पृथिवी वै यो नः प्रचोदयात् काम इमाँ लोकान् प्रत्यावयन् यो नृशंस्योऽस्तोष्यतत्परमो-धर्मः।

उपर्युक्त प्रश्नोंका उत्तर है, भूः भूलोकका नाम है, भ्रुवःअन्तरिक्ष लोकका नाम है, स्वः स्वलोंकका नाम है, पहः महलोंकका नाम है, जनः जनलोकका नाम है, तपः तपोलोकका नाम है, सत्यं सत्यलोकका नाम है। भूर्भुवःस्वः इन सबको त्रिलोकी कहते है। यह वही तेज है, जिस तेजसे अग्नि देवता हुए, सिवता नाम आदित्यका है, वरेण्य नाम अन्न का है, अन्न हो प्रजापित है। भर्ग नाम जलका है इसोलिये ''आपोवैभर्गः'' ऐसा कहा गया है। ये ही देवताके नामसे प्रसिद्ध हैं। देवताओंका स्वामी इन्द्र है। जो देवताओंको कीडा करावे वही इन्द्र है, उस इन्द्रसे सर्वश्रष्टा पुरुष हुए जिनका नाम विष्णु है। हम किसका ध्यान करें? अध्यात्मका, उस परम पदका नाम अध्यात्म है, यो नः यह पृथिवी तत्व है, वह तत्व हमारी कामनाओंको प्रेरित करे अर्थात् इन लोक सुखोंको अर्पित करता हुआ जो नृशंस्य है अर्थात् अपनी उत्कृष्टताके कारण अस्तोष्य है, स्तुतिसे परे है उस परमका नाम धर्म है।

इत्येषा गायत्री किं गोत्रा, कत्यक्षरा, कित पदा, कित कुक्षिः, कित शोषीण ?

फिर प्रश्न किया गया कि उपर्युक्त विशेषण विशिष्टा गायत्रीका

गोत्र क्या है, कितने अक्षर हैं, कितने पाद हैं, कितनी कुक्षियाँ हैं तथा कितने शिर हैं ?

सांख्यायनसगोत्रा गायत्री, चतुर्विशत्यक्षरा त्रिपदा षट् कुक्षिः सावित्री केशास्त्रयः पादा भवन्ति ।

उपर्युक्त प्रश्नोंके उत्तरमें कहा गया कि:—गायत्रीका सांख्यायनस गोत्र है, चौबीस अक्षर हैं, तीन पाद है, छः कुक्षियाँ हैं, सावित्री ही किश है अर्थात् शिर है और तीन पाद हैं।

काऽस्याः कुक्षिः कानि पञ्चशीर्षाणि ?

पुनः प्रश्न किया गया कि—इस गायत्रीकी कौन-कौन कुक्षियाँ और कौन-कौन पाँच शिर हैं ?

ऋग्वेदोऽस्याः प्रथमः पादो भवति, यज्ञवेदो द्वितीयः, सामवेदऽ-स्तृतीया, पूर्वादिकप्रथमा कुक्षिभेवति, दक्षिणाद्वितीया, पश्चिमा तृतीया, उदीची चतुर्थी, ऊर्ध्वा पञ्चमी, अधरा षष्ठी कुक्षिः। व्याकरणमस्याः प्रथमं शीर्षं भवति, शिक्षा द्वितीयं, कल्पस्तृतीयं, निरुक्तं चतुर्थं, ज्योतिषामयनं पञ्चमम्।

उपर्युक्त प्रश्न के उत्तरमें कहा गया कि—इस गायत्रीका ऋग्वेद प्रथम पाद, यजुर्वेद द्वितीय पाद, तथा सामवेद तृतीय पाद है। पूर्व दिशा प्रथम कुक्षि, दक्षिण दिशा द्वितीय कुक्षि, पश्चिम दिशा तृतीय कुक्षि, उत्तर दिशा चतुर्थं कुक्षि, उद्व्वंदिशा पञ्चम कुक्षि तथा अघोदिशा षष्ठ कुक्षि है। इस देवीके व्याकरण प्रथम शिर, शिक्षा द्वितीय शिर, कल्प तृतीय शिर, निरुक्त चतुर्थ शिर तथा ज्योतिष पञ्चम शिर है।

किलक्षणं किमुचेष्टितं किमुदाहृतं किमक्षरं दैवत्यम् ?

पुनः प्रश्न किया गया कि—इस देवी का लक्षण क्या है ? क्या चेटा है ? उदाहरण क्या है ? तथा किस देवताके अक्षर हैं ?

लक्षणं मीमांसां अथवंवेदौ विचेषितम्, छन्दो विधिरित्युदाहतम्। उत्तर में कहा गया कि—इस देवोके मीमांसा शास्त्र ही लक्षण हैं, अथवंवेद ही चेष्टा है, छन्दका विधान ही उदाहरण है।

को वर्णः, कः, स्वरः ?

पुनः प्रश्न किया गया कि—इनका वर्ण क्या है ? स्वर किसे कहते हैं ?

श्वेतोवर्णः, षट्स्वराणि।

उत्तरमें कहा गया कि—श्वेतवर्ण है, छः स्वर हैं, ये ही छः स्वराक्षर ही देवता हैं।

पूर्वा भवति गायत्री, मध्यमा सावित्री, पश्चिमा सन्ध्या सरस्वती।
पूर्वा सन्ध्याका नाम गायत्री, मध्याह्म सन्ध्याका नाम सावित्री
तथा सायं सन्ध्याका नाम सरस्वती है।

प्रातः सन्ध्या रक्ता रक्तपद्मासनस्था रक्ताम्बरधरा रक्तवर्णा रक्तगम्धानुलेपना चतुर्जुस्ना अष्टभुजा द्विनेत्रा दण्डाऽक्षमाला कमण्डलुसु-कसुवधारिणी सर्वाभरणभूषिता गायत्री कौमारी ब्राह्मी हंसवाहिनी
क्रग्वेदसंहिता ब्रह्मदेवत्या त्रिपदा गायत्री पट्कुक्षिः पञ्चशीर्षा अग्निमुखा रुद्र-शिव-विष्णुहृद्या ब्रह्मकवचा सांख्यायनसगोत्रा भूलोकव्यापिनी अग्निस्तस्वम् , उदात्ताऽनुदात्त-स्वरितस्वर-मकारः, आत्मज्ञानै विनियोगः। इत्येषा गायत्री।

प्रातः सन्ध्यामें देवीका वर्ण लाल है, लाल कमलके आसनपर स्थित हैं. रक्त वस्त्रसे अलङ्कृत हैं, रक्त चन्दनसे चिनंत हैं, चार मुख हैं, आठ भुजाएँ हैं, दो नेत्र हैं, दण्ड-अक्षमाला-कमण्डलु-त्रूक तथा स्रुवा आदि घारणकी हुई हैं, समस्त आभूषणोंसे भूषित हैं, गायत्री-कौमारी ब्राह्मी आदि अनेक नाम हैं, हंसपर आरूढ़ हैं, ऋग्वेद संहितासे युक्त हैं, ब्रह्म देवता हैं, त्रिपदा गायत्री हैं, छः कुक्षियाँ हैं, पाँच शिर हैं, अग्नि ही मुख है, रुद्र-विष्णु तथा शिव हृदय हैं, ब्रह्म कवच है, सांख्यायनस गोत्र हैं, भूलोकमें व्याप्त है, अग्नि ही तत्त्व है, उदात्त-अनुदात्त-स्वरित स्वर मकार हैं, आत्मज्ञानार्थ इनका विनियोग होता है, इस प्रकार प्रातःकालीन गायत्री का रूप है।

मध्याह्मसन्ध्या श्वेता श्वेतपद्मासनस्था श्वेताम्बरधरा श्वेतगन्धानुलेपना पञ्चमुखी दशभुजा त्रिनेत्रा शूलाऽक्षमाला-कमण्डलु-कपालधारिणी सर्वाभरणभूषिता सावित्री युवतीमाहेश्वरी वृषभवाहिनी
यजुर्वेदसंहिता कद्रदेवत्या त्रिपदा सावित्री षट्कुक्षिः पञ्चशीषी
अग्निमुखा कद्रशिखा ब्रह्मकवचा भारद्वाजसगोत्रा भुवलीकव्यापिनी
वायुस्तस्वम् , उदात्ता ऽनुदात्त स्वरितस्वरमकारः श्वेतवर्ण आत्मबाने विनियोगः। इत्येषा सावित्री।

मध्याह्न सन्ध्यामें गायत्रीका श्वेत वर्ण हैं, श्वेत कमलके आसनपर स्थित हैं, श्वेत चन्दनसे चर्चित हैं, पाँच मुख हैं, दश दश भुजाएँ हैं, तीन नेत्र हैं, त्रिशूल-अक्षमाला-कमण्डलु और कपाल घारणकी हैं, समस्त आभूषणोसे आभूषित हैं, युवती हैं, वे माहेश्वरी स्वरूपा सावित्री वृषभ पर आरूढ़ हैं, संहिताका नाम यजुर्वेद है, देवता रुद्र हैं, त्रिपदा सावित्रीकी छः कुक्षियां हैं, पाँच शिर हैं, अग्नि मुख है, रुद्र-शिखा है, ब्रह्मकवच है, भारद्वाजस गोत्र है, अन्तरिक्षलोकमें व्याप्त है, वायु तत्व है, उदात्त—अनुदात्त स्वरित स्वर मकार हैं, श्वेतवर्णका है, इनका विनियोग आत्मज्ञानके लिए किया जाता है, उपर्युक्त रूपोंसे सम्पन्न मध्याह्न कालीन सावित्री हैं।

सायं सन्ध्या कृष्णा कृष्णपद्मासनस्था कृष्णाम्बरधरा कृष्णवणी कृष्णगन्धानुलेपना कृष्णमाल्याम्बरधरा एकपुत्नी चतुर्मुकी द्विनेत्रा शङ्ख-चक-गदा-पद्मधारिणी सर्वाभरणभूषिता सरस्वती वृद्धा वैष्णवी गरुडवाहिनी सामवेदसंहिता विष्णुदैवत्या त्रिपदा षट्कुक्षिः पञ्च-शीर्षा अग्निमुखा विष्णुहृद्दया ब्रह्मरुद्दिशिखा ब्रह्मकवचा काइयपसगोत्रा स्वर्लोकव्यापिनी सूर्यस्तत्त्वम् उदात्ताऽनुदात्त-स्वरितस्वरमकारः कृष्णवर्णो मोक्षक्षाने विनियोगः । इत्येषा सरस्वती ।

सायं कालीन सन्ध्यामें गायत्रीका वर्ण कुष्ण है, नीलकमलके आसनपर स्थित हैं, कृष्ण वस्त्र घारण की हुई हैं, वे कृष्णवर्णा देवी कृष्णवर्णके चन्दनसे चर्चित हैं, एक मुख है, चार भुंजाएँ हैं, दो नेत्र हैं, शङ्ख-चक-गदा तथा पद्म घारणकी हुई हैं, समस्त अलंकारोंसे अलङ्कृत हैं, वे वृद्धा वैष्णवी सरस्वतीदेवी गरुड़पर आरूढ़ हैं, विष्णु देवता हैं, तीन पाद हैं, छः कुक्षियां हैं, पाँच शिर हैं, अग्निमुख है, विष्णु हृदय है, ब्रह्मरुद्ध शिखा है, ब्रह्म कवच है, काश्यपसगोत्र है, स्वर्लोक में व्याप्त हैं, सूर्यतत्त्व हैं, उदात्त-अनुदात्त-स्वरित स्वर वर्ण वाला मकार कृष्ण वर्ण का है। इनका विनियोग मोक्ष लाभार्थ किया जाता है, इस प्रकार सायंकालीन सरस्वती स्वरूपा गायत्रीका रूप है।

## रका गायत्री इवेता सावित्री कृष्णवर्णा सरस्वती। प्रणवो नित्ययुक्तश्च व्याहृतीषु च सप्तसु॥

गायत्रीका वर्ण लाल, सावित्री का वर्ण श्वेत और सरस्वतीका वर्ण काला है, सातों व्याहृतियों में प्रणव अर्थात् ॐकार नित्ययुक्त रहता है।

सर्वेषामेव पापानां सङ्करे समुपस्थिते। दशशतं समभ्यर्च्य गायत्री पावनी महत्॥ समस्त पापों का समूह यदि एक साथ एकत्रित हो जाय तो एक हजार गायत्री मन्त्र का जप करें तो गायत्री उन पापों से जपकर्ताको पिवत्र कर देती हैं।

> प्रह्णादोऽत्रिः वंशिष्ठश्च शकः कण्वः पराश्चरः। विश्वामित्रो महातेजाः कपिलः शौनको महान्॥ याक्ववक्यो भरद्वाजो जमदग्निस्तपोनिधिः। गौतमो मुद्गलः श्रेष्ठो वेद्व्यासश्च लोमशः॥ अगस्त्यः कौशिको वत्सः पुलस्त्यो माण्डुकस्तथा। दुर्वासास्तपसा श्रेष्ठो नारदः कृष्यपस्तथा॥

प्रह्लाद-अत्रि-शक्त-कण्व-पराशर-महातेजस्वी विश्वामित्र कपिल-महान् शौनक-याज्ञवल्वय-भरद्वाज-तपोनिधि जमदग्नि-गौतम-मुद्गल-सर्वश्रेष्ठ वेदव्यास-लोमश-अगस्त्य-कोशिक-वत्स-पुलस्त्य माण्डूक-दुर्वासाः सर्वश्रेष्ठ नारद तथा कश्यप ये सब ऋषिगण है।

उक्तात्युक्ता तथा मध्या अतिष्ठानासु पूर्विका।
गायन्युष्णिगनुष्टुण् च वृहतीपंकिरेव च॥
त्रिष्टुण् च जगती चैव तथाऽति जगती मता।
शक्ती सातिपूर्वा स्याद्ष्ट्यत्यष्टी तथैव च॥
धृतिखाऽति धृतिश्चैव महातिः हतिराहृतिः।
विकृतिः संकृतश्चैव तथातिकृतिष्तृतिः॥
इत्येताष्टुल्दसां संद्वाः क्रमशोविष्म साम्प्रतम्।

उक्ता-अत्युक्ता-मध्या-पूर्वमध्या-गायत्री-उण्णिक्-अनुष्टुप-बृहती-पङ्क्ति-त्रिष्टुप्-जगती-अतिजगती-शक्तरी-अतिशक्वरी-अष्टि-अत्यष्टि-धृति-अतिधृति-प्रकृति-कृति-आकृति-विकृति-संकृति-अतिकृति-उत्कृति-ये सब छन्दों के नाम हैं—जिन्हें क्रमशः कहता हूँ।

भिरित छन्दो भुव इति छन्दः स्वरिति छन्दो भूर्भुवः स्वरोमिति देवी गायत्री इत्येतानि छन्दांसि प्रथममाग्नेयं द्वितीयं प्राजापत्यं तृतीयं सौम्यं चतुर्थमेशानं पञ्चमादित्यं पष्टं वार्हस्पत्यं सप्तमं पितृ-देवत्यम्प्यमं भगदेवत्यं नवममार्थमं दशमं सावित्रमेकादशं त्वाष्ट्रं द्वादशं पौष्णं त्रयोदश मेन्द्राग्न्यं चतुर्दशं वायष्यं पञ्चदशं धामदैवत्यं पोडशं मेत्रावरुणं सतदशमाङ्गिर सम्प्रादशं वैश्वदेष्यकोनविशं वैष्णवं विशं वासवमेकविशं रौदं द्वाविशमाश्विनं त्रयोदशे ब्राह्मं चतुर्विशं सावित्रम्। भू छन्द, भुव: छन्द, स्वछन्द है, भूभुवं: स्वरोम यह गायत्री देवी के सब छन्द हैं। प्रथम के अग्निदेवता हैं, दितीयका प्रजापित देवता हैं, वृतीयका सोम देवता हैं, चतुर्थका ईशान देवता हैं, पश्चमका आदित्य देवता हैं, छठेका बृहस्पित देवता हैं, सातवेंका पितृ देवता हैं, आठवेंका भग देवता है, नवेंका आर्यमा देवता है, दशवेंका सिवता देवता है ग्यारहवेंका त्वण्ट्रा देवता है, बारहवेंका पूषा देवता है, तेरहवेंका इन्द्राग्नि देवता है, चीदहवेंका वायु देवता है, पन्द्रहवेंका वामदेवता है, सोलहवें का मित्रावरुण देवता है, सत्रहवेंका अङ्गिरा देवता है, स्वाहवेंका विष्णु देवता है, बीसवेंका बसुगण देवता है, इक्कीसवें का रुद्रदेवता है, बाईसवेंका अध्विनी देवता है, तेइसवेंका ब्रह्मा देवता है तथा चौबीसवेंका सविता है विष्णु देवता है विद्या है तथा चौबीसवेंका सविता है विद्या है ।

दीर्घान् स्वरेण संयुक्तान् बिन्दु-नाद् समन्वितान्। व्यापकान् विन्यसेत् पश्चाद् दश्यंक्त्यक्षराणि च ॥

दीर्घ स्वरों से संयुक्त बिन्दु-नाद समन्वित व्यापकादि करने के पश्चात् पङ्क्ति छन्द के दणाक्षरों का विन्यास करे।

दुद्रञुपुंस इति प्रत्यक्षबीजानि । दुद्रु बुपुंस ये प्रत्यक्ष बीज है ।

प्रह्लादिनी प्रभा सत्या विश्वा भद्रा विलासिनी।
प्रभावती जया कान्ता शान्ता पद्मा सरस्वती।।
विद्रुम स्फिटकाकां पद्मरागसमप्रभम्।
इन्द्रनीलमणि प्रख्यं मौक्तिकं कुङ्कमप्रभम्।।
अञ्जनामं च गाङ्गेयं वैड्यं चनुसन्निभम्।
द्यारिद्रं कृष्णं दुग्धामं रिवकान्तिसमं भवम्।।
द्युकिपच्छ समाकारं क्रमेण परिकल्पयेत्।
पृथ्वियापस्वथा तेजो वायुराकाश एव च।।
गन्धो रसञ्चं क्षं च शब्दः स्पर्शस्तथैव च।
व्राणं जिह्ना च चक्षुश्च त्वक् श्रोत्रं च तथापरम्।।
उपस्थपायुपादादि पाणिर्वागिष च क्रमात्।
मनोबुद्धिरहङ्कारमञ्यकं च यथा क्रमात्।।

प्रह्णादिनी-प्रभा-सत्या-विश्वा-भद्रा-विलासिनी प्रभावती-जया-कान्ता-शान्ता-पद्मा तथा सरस्वती आदि शक्तियां मूंगा और स्फटिक

४ गा० द्वि०

पद्मराग-इन्द्रनीलमणि, मोती-कुङ्कुम-अञ्जन-सुवर्ण-चन्द्रके समान समुज्ज्वल चन्द्रकान्तमणि-पुखराज-कृष्णश्वेतमणि सूर्यकान्तमणि और हरितमणियोंकी आभावाले बनावें, पश्चात् उन मूर्तियोंमें गन्य ग्रहण करनेके लिए नाक-रसास्वादके लिए जिल्ला, शब्दश्रवणार्थ कान, स्पर्शानुभवके लिए त्वचा आदिका निर्माण क्रमशः पृथिवी-जल-तेज-आकाश और वायु तत्त्वोंसे करे। पश्चात् लिङ्ग-गुदा-हाथ-पैर-मुख-मन बुद्ध-अब्यक्त-अहंकारादिका क्रमशः निर्माण करें।

सुमुखं सम्पुटं चैव विततं विस्तृतं तथा।
पक्तमुखं च द्विमुखं त्रिमुखं च चतुर्मुखम् ॥
पश्चमुखं पण्मुखं चाऽधोमुखं चैव व्यापकम् ।
अञ्जलोकं ततःप्रोकं सुद्धितं तु त्रयोद्दाम् ॥

पश्चात् सुमुख-सम्पुट-वितत-विस्तृत-एकमुख-द्विमुख-त्रिमुख-चतुर्मुख-चक्चमुख-षण्मुख-अधोमुख-ज्यापक ओर अञ्जलीकादि ये तेरह मुद्रायें कही गयी हैं।

> शंकर यमपाशं च त्रिथतं सम्मुखोन्मुखम्। प्रतम्बं मुष्टिकं चैव मत्स्यः कूमो वराहकम्॥ सिंहाकान्तं महाकान्तं मुद्गरं पछ्छवं तथा। यता मुद्राश्चतुर्विशद् गायग्याः सुप्रतिष्ठिताः॥

इसके बाद शकट-यमपाश-सम्मुखोन्मुख नामक ग्रथित, प्रलम्ब-अविटक, मत्स्य, कूर्म, वराह, सिंहाकान्त-महाकान्त तथा पल्लवाकार सुद्गरादि कुल मिलाकर गायत्रीकी प्रसिद्ध चौबीस मुद्रायें हैं।

ॐ मूर्धिन सङ्घाते ब्रह्मा विष्णुर्ललाटे घट्टो भ्रूमध्ये चक्षुश्चन्द्रादित्यौ कर्णयोः शुक्त-गृहस्पती नासिके वायुर्देवत्यं प्रभातं दोषा उमे सन्ध्ये मुखमिनिर्जिह्या सरस्वती ग्रीवा स्वाध्यायाः स्तनयोर्वसवो वाह्योर्भवतः हृद्यं पर्जन्यमाकाशमपरं नाभिरन्तिरक्षं किटिरिन्द्रियाणि ज्ञ्चनं प्राजापत्यं कैलासमलयौ ऊठ विश्वदेवा जानुभ्यां जान्वोः कुक्षिकौ जङ्घयोर्यन्त्र्यं सुराः पितरः पादौ पृथिवी वनस्पतिर्गुल्कौ रोमाणि मुहूर्तास्ते विषदाः केतुभासा ऋतवः सन्ध्याकालत्रयच्छाद्नं संवत्सरो निमिषः अहोरात्रावादित्य चन्द्रमसौ ।

पश्चात् देवीके विराट् विग्रहकी कल्पना करें जैसे—शिरोभागमें खह्मा, ललाटमें विष्णु, भ्रूमध्यमें हद्र, नेत्रोंमें सूर्य-चन्द्र, कानोंमें शुक

तथा वृहस्पित, नासिकामें वायुदेव, प्रभात और सायं दोनों सन्ध्यायें मुख, अग्नि, जिह्ना, स्वाध्याययुक्त सरस्वती गला, स्तनद्वयमें वसुगण, बाहुओंमें देवगण, मेधयुक्त आकाश हृदय, नाभि अन्तरिक्ष, इन्द्रियां किट, प्रजापित जधन, कैलाश और मलय ऊरु, विश्वेदेव जानु, जानुओंमें कुशिकद्वय, जङ्घाओंमें उत्तरायण और दक्षिणायण, देव और पितृगण चरण, वृक्षोंसे युक्त पृथ्वी घुटनें, समस्त मुहूर्त रोमराजि इस प्रकार हे देवि ! आप सबके विराट् विग्रह हैं। द्वादश मास आपके व्यजा हैं, ऋतु दोनों सन्ध्यायें, भूत, भविष्य तथा वर्तमान तीनों काल शक और सम्वत्सर आपके ओढ़ना और विछीना हैं, दिन और रात सम्पन्न सूर्य एवं चन्द्र आपके पलक हैं।

सहस्रपरमां देवीं शतमध्यां दशापराम् । सहस्रनेत्रीं देवीं गायत्रीं शरणमहं प्रपद्ये ॥ तत्सवितुर्वरदाय नमः, तत्यातरादित्याय नमः।

हजारों संख्याओं से परिपूर्ण तथा शतसंख्या जिनके मध्यभाग हैं, दशसंख्या अपरभाग हैं, हजारों जिनके नेत्र हैं ऐसी गायत्री देवोकी मैं शरण ग्रहण करता हूँ। उस वरदायक सविताको नमस्कार है तथा प्रभातसे सम्पन्न सूर्यदेवको नमस्कार है।

सायमबीयानो दिवसकृतं पापं नाशयति । प्रातरघोयानो रात्रिकृतं पापं नाशयति । तत्सायं प्रातः प्रयुक्षानोऽपापो भवति । य इदं गायत्रोहद्यं ब्राह्मणः प्रयतः पठेत् । चत्वारो वेदा अधीता भवित । सर्वेष्ठ तीर्थेषु स्नातो भवति । सर्वेदेंवैर्षातो भवति । सर्वेप्रयुद्धात् पूतो भवति । अपेयपानात् पूतो भवति । अभक्ष्यभक्षणात् पूतो भवति । अलेह्यलेह्नात् पूतो भवति । अचोष्य चोष्यणात् पूतो भवति । सुरापानात् पूतो भवति । सुवर्णस्तेयात् पूतो भवति । पिकिभेदनात् पूतो भवति । सुवर्णस्तेयात् पूतो भवति । पतितसम्भाषणात् पूतो भवति । अगुतवचनात् पूतो भवति । गुष्ठतव्यनात् पूतो भवति । गुष्ठतव्यनमनात् पूतो भवति । अगुतवचनात् पूतो भवति । गुष्ठतव्यनमनात् पूतो भवति । व्यत्रोन्यमनात् पूतो भवति । व्यत्रोन्यमनात् पूतो भवति । व्यत्रह्मायाः प्रवानि भवनित । अष्टे ब्राह्मणान् प्राह्मेवर्थिसिद्धिभवति ।

यं इदं गायत्रीहृद्यं ब्राह्मणः प्रयतः पठेत्। स सर्वे पापैः प्रमुच्यते ब्रह्मलोके महीयते॥

सायंकाल इसके अध्ययन करनेसे दिनकृत पाप और प्रातःकाल अध्ययन करनेसे रात्रिकृत पाप नष्ट होते हैं। प्रातः सायं दोनों कालमें अध्येता निष्पाप होता है। जो ब्राह्मण सावधान होकर इस गायत्री-हृदयका पाठ करता है उसे चारों वेदोंका पारायण अपने आप हो जाता है। समस्त तीर्थोंमें वह कृतस्नान होता है। सभी देवगण उसे जान लेते हैं। समस्त पापोंसे पवित्र हो जाता है। अपेयपानसे पवित्र हो जाता है। अभक्ष्यभक्षणसे पिवत्र हो जाता है। अलोहा-लेहनसे पवित्र होता है। अचोष्य-चषणसे पवित्र होता है। सुरा-पानसे पवित्र होता है। सुवर्णस्तेयसे पवित्र होता है। पंक्तिभेदसे पवित्र होता है। पतित सम्भाषणसे पवित्र होता है। अनृतवचनसे पवित्र होता है। गुरु तहप-गमनसे पवित्र होता है। अगम्यगमनसे पवित्र होता है। शुद्रा-गमनसे पवित्र होता है। ब्रह्म-हत्यासे पवित्र होता है। भ्रण-हत्यासे पवित्र होता है। वीरहत्यासे पवित्र होता है। ब्रह्मचयंसे हीन ब्रह्मचारी होता है। यदि हृदयपूर्वक अर्थात् मनोयोगसे इसका अध्ययन किया जाय तो सैकडों यज्ञोंके फलोंका भागी होता है। यदि इसे लिखकर योग्य आठ ब्राह्मणोंको दिया जाये तो दाताको समस्त अर्थां-की सिद्धि होती है।

जो ब्राह्मण सावघानीपूर्वक इस गायत्रीहृदयका पाठ करता है तोः वह समस्त पापोंसे मुक्त होकर ब्रह्मलोकमें निवास करता है।

इति गायत्री उपनिषदम्।

## अथ गायत्रीतत्त्वम्

ॐ श्रीगायत्रीतस्वमालामन्त्रस्य विश्वामित्र ऋषिः, अनुष्टुप्छन्दः, परमात्मादेवता, इलोबीजानि, स्वराः शक्यः, अध्यक्तं कीलकम्, अम् समस्तपापक्षयार्थे गायत्रीतस्वपाठे विनियोगः।

ॐ श्रीगायत्रीतत्त्वमाला मन्त्रके विश्वामित्रजी ऋषि हैं, अनुब्दुप् छन्द है, परमात्मा देवता हैं, हल बीज है, स्वर शक्ति है, अब्यक्त कीलक है, मेरे समस्त पाप-क्षयके लिये गायत्रीतत्त्वके पापमें इसी मन्त्र द्वारा विनियोग करे।

> चतुर्विशतितस्वानां यदेकं तस्त्रमुत्तमम् । अनुपाधि परंत्रह्म तत्परं ज्योतिरोमिति ॥ १ ॥

चौबीस तत्त्वोंके मध्यमें जो एक उत्तम तत्त्व है वह उपाधि-रहित परब्रह्मपरक ज्योतिस्वरूप ॐकार है ॥ १॥

यो वेदादौ स्वरः प्रोक्तो वेदान्ते च प्रतिष्ठितः । तस्य प्रकृतिलीनस्य तत्परं ज्योतिरोमिति ॥ २॥

जिसे वेदादिमें स्वर कहा गया है और जो वेदान्तशास्त्रमें अतिष्ठित है, वह प्रकृतिलीन परक ज्योतिस्वरूप ॐकार है।। २।।

तत्सदादिपदैर्वाच्यं परमं पदमन्ययम्। अभेदत्वं पदार्थस्य तत्परं ज्योतिरोमिति॥३॥

जिसका कथन ''तत्-सत्'' आदि पदों द्वारा किया जाता है, ऐसे ऐसे परमपद अव्यक्त पदार्थके अभेदतत्त्रपरक ज्योतिस्वरूप ॐकार है।। ३।।

यस्य मायांशमागेन जगदुत्पद्यतेऽिखलम् । तस्य सर्वोत्तमं रूपमरूपस्याभिधीमद्वि॥ ४॥

जिसके मायांश भागसे समस्त जगत्की उत्पत्ति होती है, उस रूपरहित ब्रह्मके सर्वोत्तम रूपका हम घ्यान करते हैं।। ४।।

यं न पश्यन्ति परमं पश्यन्तोऽपि दिवौकसः। तं भूतानिलदेवं तु सुपर्णमुपधावताम्॥५॥

देखते हुए भी देवगण जिस परमतत्त्वको नहीं देखते हैं तथा व्यान करनेवालों के हृदयमें सुपर्णस्वरूप तथा समस्त प्राणियों के हृदयमें अनिल अर्थात् वायुदेवके रूपमें व्याप्त परमतत्त्वका हम व्यान करते हैं ॥ ४॥ यदंशः प्रेरितो जन्तुः कर्मपाशनियन्त्रितः। आजन्मकृतपापानामपद्दन्तुं दिवीकसः॥६॥

जिसके अंशसे प्रेरित होकर प्राणी कर्मके पाशमें आबद्ध हो जाता है, उस अंशको जानकर देवगण आजन्मकृत पापोंका नाश करनेमें समर्थ होते हैं।। ६।।

रदं महामुनिप्रोक्तं गायत्रीतत्त्वमुत्तमम् । यः पठेत् परया भक्त्या स याति परमां गतिम् ॥ ७॥ महामुनिके द्वारा कहे गये इस उत्तम गायत्रीतत्त्वको जो उत्तमः भक्ति के साथ पढ़ता है वह परमगतिको प्राप्त करता है ॥ ७॥

सर्ववेदपुराणेषु साङ्गोपाङ्गेषु यत्फलम् । सक्रदस्य जपादेव तत्फलं प्राप्तुयान्नरः॥ ८॥

साङ्गोपाङ्ग समस्त वेद तथा पुराणोंके पाठ करनेसे जो फल मिलता है वही फल मनुष्यको इस गायत्रीतत्त्त्वके जपसे मिलता है।। द।।

अभक्ष्य-भक्षणात् पूतो भवति । अगम्यगमनात् पूतो भवति । सर्वपापेग्योः पूतो भवति । प्रातरधीयानो राजिकृतं पापं नाशयति । सायमधीयानो दिवसकृतं पापं नाशयति । मध्यन्दिनमुपयुआनोऽ-सत्प्रतिप्रहादिनां मुक्तो भवति । अनुष्त्रचं पुरुषाः पुरुषमभिनन्दन्ति । यं यं काममभिध्यायति त तमेवाप्नोति पुत्रपौत्रान् कीर्तिसौभाग्यां-श्लोपत्रभते । सर्वभूतात्मिमत्रोदेद्दान्ते तद्विशिष्टो गायत्रीपरमं पदम-वाप्नोति ।

अभक्ष्य-भक्षणसे पिवत्र होता है। सायंकाल पाठ करनेसे दिनकृत पाप नष्ट होते है। प्रातःकाल पाठ करनेसे रात्रिकृत पाप नष्ट होते हैं। मध्याह्नमें पाठ करनेसे असद्दानादिसे मुक्त होता है। प्रत्येक समयमें मनुष्य गायत्रीतत्त्व पाठक मनुष्यको प्रणाम करते हैं। गायत्रीतत्त्व पाठक जिन-जिन कामनाओंका ध्यान करता है उन-उन समस्त कामनाओंको प्राप्त करता है। साथ ही साथ पुत्र-पौत्र-कीर्ति-सौभाग्यादिको भी प्राप्त करता है, समस्त प्राणियोंके आत्मस्वरूप होकर देह त्यागके बाद तत्स्वरूप होकर गायत्रीके परमपदको प्राप्त करता है।

इति गायत्रीतत्त्वम्।

## अथ गायत्रीहृदयम्

ॐ अस्य गायत्रीहृद्यस्य नारायणऋषिः, गायत्रीछन्दः, परमेश्वरी गायत्रीदेवता, गायत्रीहृद्यपाठे विनियोगः।

ॐ इस गायत्रीहृदयके नारायण ऋषि हैं, गायत्रीछन्द है, पर-मेश्वरी गायत्री देवता है, गायत्रीहृदयके पाठमें इस मन्त्र द्वारह विनियोग किथा जाता है।

चोमूर्धिनदैवतम् । दन्तपङ्काविश्वनौ । उमे सन्ध्ये चोष्ठौ । मुख-मिन । जिह्वासरस्वती । श्रीवायां तु वृहस्पतिः । स्तनयोर्वसवोऽष्टौ । वाहोर्मकतः । हृद्ये पर्जन्यः । आकाशमुद्रम् । नामावन्तरिक्षम् । कट्योरिन्द्रानी । जघनैविद्यानघनः प्रजापितः । केलाशमलयेउरः । विद्यवेदेवाजान्वोः । जङ्घायां कौशिकः । गुह्यमयने । ऊष्ठितरः । पादौपृथ्वी । वनस्पतयोऽङ्गुलिषु । ऋषयोरोमाणि । नखानिमुह्र्क्तानि । अस्थिषुप्रद्याः । असुङ्मांसम् ऋतः । संवत्सरा वै निमिषम् । अहो-राश्रावादित्यश्चन्द्रमाः प्रवरां दिव्यां गायत्री सहस्रनेत्रां शरणमहं प्रपद्ये।

श्रीगायत्री देवीके विराट्सवरूपका निरूपण किया जाता है कि:—देवीके शिरोभाग द्यों है। दन्तपङ्क्तियों में अश्विनोकुमार है। प्रातः तथा सायं ये दोनों सन्ध्यायें ओष्ठ हैं। अग्नि मुख है। सरस्वती जिल्ला है। वृहस्पति गला है। 'अष्टवसुगण स्तनद्वय हैं। देवगण बाहु हैं। पर्जन्य हृदय है। आकाश उदर है। अन्तिरक्ष नाभि है। इन्द्र और अग्नि कटिप्रदेश हैं। विज्ञानघन प्रजापित जघन है। कंलाश और मलय पर्वत उद्दर्शन है। विश्वेदेव जानुद्वय है। कोशिक जङ्गा है। उत्तरायण तथा दक्षिणायन गुह्यप्रदेश हैं। पितृगण ऊद्यदेश हैं। पृथ्वी चरणद्वय है। वनस्पतियाँ अङ्गुलियाँ हैं। ऋषिगण रोम-राजि है। समस्त मुहूर्त्त नखसमृह है। ग्रहण हड्डियाँ हैं। ऋषिगण रोम-राजि है। समस्त मुहूर्त्त नखसमृह है। ग्रहण हड्डियाँ हैं। ऋषिगण रोम-राजि है। समस्त मुहूर्त्त नखसमृह है। प्रहण हड्डियाँ हैं। ऋषुगण रुधिर तथा मांस हैं। सम्वत्सर चलक है। दिन और रातके विधायक सूर्य और चन्द्र हैं, इस प्रकार हम हजारों नेत्रोंवाली दिन्य एवं श्रेष्ठ गायत्री देवीका शरण ग्रहण करते हैं।

ॐ तत्सिबतुर्वरेण्याय नमः। ॐ तत्पूर्वी जयाय नमः। तत्प्रातरा-दित्याय नमः। तत्प्रातरादित्यप्रतिष्ठायै नमः।

१. आपोध्रुवश्च सोमश्च घरश्चैवानिलोऽनलः। प्रत्यूषश्च प्रभासश्च वसवोऽष्टौ प्रकीतिताः।।

( प. पु. सू. स्थं. ६७।२१-२२ )

'आप, ध्रुव, सोम, धर, अनिल, अनल, प्रत्यूष, तथा प्रभास ये आरु षसु कहे गये हैं।' सूर्य भगवान्के उस श्रेष्ठ स्वरूपको नमस्कार! तत्पूर्वक जपको नमस्कार। तत्पूर्वक प्रातःकालीन सूर्यको नमस्कार। तत्पूर्वक आदित्यके प्रतिष्ठाको नमस्कार।

पातरधीयानी रात्रिकृतं पापं नाशयति । सायमधीयानौ दिवसकृतं पापं नाशयति । सायं प्रातरबीयानोऽपापो भवति । सर्वतीर्थेषु
स्नातो भवति । सर्वदेवैर्ज्ञातो भवति । अवाच्यवचनात् पूतो भवति ।
अभोज्य-भोजनात् पूतो भवति । अचोष्य-चांषणात् पूतो भवति ।
असाध्य-साधनात् पूतो भवति । दुष्प्रतिग्रह-शतसहस्रात् पूतो भवति ।
सर्वप्रतिग्रहात् पूतो भवति । पङ्किदूपणात् पूतो भवति । अनुतचवनात् पूतो भवति । अथाऽब्रह्मचारी ब्रह्मचारी भवति । अनेन
हृद्येनाऽवीतेन ऋतुसहस्रोणेष्टं भवति । षष्टिशतसहस्राप्यव्याज्यानि
फलानि भवन्ति । अष्टौ ब्राह्मणान् सम्यग् ग्राह्येन्। तस्य सिद्धिर्भवति ।

प्रातःकाल गायत्रीहृदयके पाठ करनेसे रातिकृत पाप नष्ट होते हैं। सायंकाल अध्ययन करनेसे दिनकृत पाप नष्ट होते हैं। सायं तथा प्रातः दोनों समयके अध्येता निष्पाप होते हैं। वह समस्त तीर्थमें स्नात होता है। उसे समस्त देवगण जानते हैं। अवाच्यवचनसे प्रवित्र होता है।

अभक्ष्य-भक्षण पिवत्र होता है। अभोज्य-भोजनसे पिवत्र होता है। अचोष्य-चूषणसे पिवत्र होता है। असाध्य-साधनसे पिवत्र होता है। सिकड़ों, हजारों कुदानसे पिवत्र होता है। सभी प्रकारके दानसे पिवत्र होता है। अनृतवचनसे पिवत्र होता है। अनृतवचनसे पिवत्र होता है। जो ब्रह्मचर्यसे होन होता है वह ब्रह्मचारी हो जाता है।

इस गायत्रीहृदयके अध्ययनसे अध्येताके हजारों ऋर्तुकृत कर्म सिद्ध होता है। इसका पाठ करनेसे साठ हजार गायत्री जपके फल प्राप्त होते हैं। जो इस गायत्रो-हृदय-स्तोत्रको लिखकर क्रमशः आठ ब्राह्मणोंको दान करता है उसकी सिद्धि होती है।

जों त्राह्मण प्रातःकाल पिवत्र होकर नित्यप्रति गायत्रीहृदयका अध्ययन करता है वह समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है। और वह ब्रह्मलोकमें प्रतिष्ठित हो जाता है। ऐसा भगवान् श्रीनारायणने कहा है।

इति गायत्रीहृदयम्।

## ॥ अथ गायत्रीस्तोत्रम्॥

श्रीनारद उवाच— भक्तानुकम्पिन् ! सर्वज्ञ ! हृद्यं पापनाशनम् । गायत्र्याः कथितं तस्माद् गायत्र्याः स्तोत्रमीरय ॥ १ ॥

श्रीनारद जी ने कहा: —हे भक्तोंके ऊपर अनुकम्या करने व्याले सर्वज्ञ प्रभो ! पापनाशक गायत्री-हृदयका कथन तो आपने किया, सम्प्रति आप गायत्रीका स्तोत्र कहें।। १।।

श्रीनारायण उवाच-

आदि शक्ते ! जगनमातर्भक्तानुत्रहकारिणि ! । सर्वत्र व्यापिकेऽनन्ते श्रीसाध्ये ते नमोऽस्तु ते ॥ २ ॥

श्रीनारायणने कहा: —हे आदिशक्ति! हे जगन्मात! हे भक्ती के अन कार अनुक्रम्या करने वालो हे सर्वज्ञ व्यापिके! हे अन की ! हे श्रीसन्ध्ये! आपको नमस्कार है।। २।।

त्वमेव सन्ध्या गायत्री सावित्री च सरस्वती। ब्राह्मणी वैष्णवी रौद्री रकद्वेता सितेतरा॥ ३ ॥

हे देवि ! आप प्रातः-मध्याह्न तथा सन्ध्यामें गायत्री-सावित्री-सरस्वती नाम वाली है आप रक्तवर्णा ब्रह्माणी, श्वेतवर्णा वैष्ठणवी व्या कृष्णवर्णा रौद्री रूप धारण करती हैं ।। ३ ।।

> पातर्बाला च मध्याह्ने यौवनस्था भवेत् पुनः। वृद्धा सायं भगवती चिन्त्यते मुनिभिः सह ॥ ४ ॥

आप प्रातः सन्ध्यामें बालारूपमें मध्याह्न सन्ध्या में युवती रूपमें तथा सायं सन्ध्यामें वृद्धारुपमें मुनियों द्वारा चिन्तन की जाती हैं। अर्थात् मुनिगण तत्तदूपमें आपका स्मरण करते हैं।। ४।।

हंसस्था गरुडारूढा तथा वृषभवाहिनी। ऋग्वेदाध्यायिनी भूमौ हश्यते या तपस्विभिः॥ ५ ॥

ब्रह्माणी रुपमें आप हँसपर आरूढ़ हैं, वैष्णवीरुपमें गजारू हैं तथा रौद्री रुपमें वृषभारूढ़ है, ऋग्वेदके अध्ययनसे सम्पन्न आपकार दर्शन तपस्वीगण भूमिपर करते हैं।। १।।

यजुर्वेदं पठन्ती च अन्तरिक्षे विराजते। या सामगाऽपि सर्वेषु भ्राम्यमाणा तथा भुवि॥ ६ ॥ यजुर्वेदका पाठ करती बहुई अन्तरिक्षमें तथा पृथ्वीपर सभी के हियां भ्रमण करती हैं तथा सामगान करती हुई विराजती है।। ६।।

रदलोकं गतात्वं हि विष्णुलोक निवासिनी। त्वमेष ब्रह्मणो लोकेऽमर्त्यानुब्रह्यकारिणी॥ ७॥

हे देवी !! : आप रुद्रलोक निवासिनी, विष्णुलोक निवासिनी, ब्रह्मलोक निवासिनी होकर भी मर्त्यधर्मा मनुष्योंके ऊपर अनुग्रह करती है।। ७।।

सप्तर्षिप्रीति जननी माया बहुवरप्रदा। शिवयोः करनेत्रोत्था हाश्चस्वेद समुद्भवा॥ ८॥

हे देवि ! सप्तिर्षियोंकी प्रीति उत्पादन करने वाली, माया, बहुत वर देने वाली शिव और पार्वतीके क्रमशः हाथ तथा नेत्रसे उत्पन्न होती है। साथ ही उनके अश्रु तथा स्वेदसे भी उद्भूत् होती है।। पा

> आनन्द जननी दुर्गा दशधापरिपठ्यते। वरेण्या वरदा चैव वरिष्ठा वर वर्णिनी॥९॥

आप आनन्दोत्पादन करने वाली दुर्ग हैं। आपका दशघा गान होता है, आप वरेण्य हैं वरदायिनी हैं, बरिष्ठ हैं तथा वर-वर्णिनी हैं।। ६।।

गरिष्ठा च वराही च वरारोहा च सप्तमी। नीलगङ्गा तथा सम्ध्या सर्वदा भोग-मोक्षदा॥ १०॥

आप गरिष्ठा-वराही-वरारोहा सप्तमी, नीलगङ्गा तथा सन्ध्या आदि नामोंसे विभूषित हैं आप सदा सर्वदा भोग और मोक्षको देने वाली है।। १०।।

> भागीरथी मर्त्यलोके पाताले भोगवत्यपि। त्रैलोक्यवाद्दिनी देवी स्थानत्रय निवासिनी॥११॥

आप मर्त्यलोक में भागीरथी गङ्गा, पाताललोक में भोगावती गङ्गा के रुपमें विराजमान हैं। अधिक क्या कहें आप तीनों लोकों में बहनें वाली तथा तीनों लोकों में निवास करने वाली है।। ११।

> भूलोंकस्था त्वमेवाऽसि धरित्री लोकधारिणी। भुवलोंके वायुशकिः स्वलोंके तेजसां निधिः॥ १२॥

भूलोकमें स्थित समस्त प्राणियोंको घारण करने वाली पृथ्वी । आप ही है। भुवलोंकमें वायुशक्तिके रुपमें तथा स्वर्लोकमें आप समस्त तेजोंकी राशिके रुपमें विद्यमान हैं॥ १२॥ महलोंके महासिद्धिर्जनलोकेऽजनैत्यपि । तपस्विनी तपोलोके सत्यलोके तु सत्यवाक् ॥ १३॥

महर्लोकमें आप महासिद्धि रुपमें, जनलोकमें अजन्मा रुपमें तपोलोकमें तपस्विनी रुपमें तथा सत्यलोकमें सत्यवाणी रुपमें विद्यमान् हैं।। १३।।

> कमला विष्णुलोके च गायत्रीब्रह्मलोकगा। रुद्रलोके स्थिता गौरी हराऽर्धाङ्ग निवासिनी ॥ १४॥

विष्णुलोकमें आप कमला हैं, ब्रह्मलोकमें गायत्री हैं तथा रुद्रलोक लोकमें शिवके अर्द्धाङ्ग निवासिनी गौरीके रुपमें विराजमान रहती है ॥ १४॥

> अहमो महतश्चेव प्रकृतिस्त्वं हि गीयते। साम्यावस्थात्मिका त्वं हि शबलवहारूपिणी॥ १४॥

अहङ्कार-महत्तत्त्व तथा प्रकृतिके रुपमें आपका ही गान होता है, साम्यावस्था सम्पन्न और बिचित्र ब्रह्मरूपवाली आप ही हैं।। १४।।

ततः परा पराशकः परमा त्वं हि गीयसे।

इच्छाशकिः कियाशिक जीनशिक स्त्रिशकित्।। १६॥

तत् शब्दसे परे, पराशक्ति तथा परमा नामसे आपका ही गानः
होता है, इच्छाशक्ति-कियाशिक और ज्ञानशक्तिसे सम्पन्न होनेके
कारण आप तीनों शक्तिको प्रदान करती हैं।। १६॥:

गङ्गा च यमुना चैव विपाशा च सरस्वती।
सरयू रेविका सिन्धुर्नमंदैरावती तथा ॥१७॥
गोदावरी शतद्भुश्च कावेरी देवलोकगा।
कौशिकी चन्द्रमा चैव वितस्ता च सरस्वती॥१८॥
गण्डकी तापिनी तोया गोमती वेश्रवत्यपि।
इडा च पिङ्गला चैव सुषुम्ना च तृतीयका॥१९॥
गान्धारी हस्त जिह्ना च पूषाऽपूषा तथैव च।
अलम्बुषा कुहुश्चैव शिङ्क्विनी प्राण वाहिनी॥२०॥
नाडी च त्वं शरीरस्था गीयसे प्राक्तनैर्बुधैः।

हत्पवास्था प्राणकाक्तिः कण्ठस्थास्वप्ननाथिका ॥ २१ ॥ हे देवि ! गङ्गा-यमुना-विपाशा-सरस्वती सरयू रेविका-सिन्धु-नर्मदा ऐरावती गोदावरी शतद्रु-कावेरी, देवलोकगा कोशिकी चन्द्रमा । वितरता सरस्वती गण्डकी तापिनी तोया गोमती वेत्रवती इडा पिङ्ग ला सुषुम्ना-गान्धारी-हस्तजिह्ना-पूषा-अपूषा-अलम्बुषा-कुहू-शिङ्क्वनी-प्राण-शक्ति, कण्ठमें निवास करनेवाली तथा स्वप्न नायिका आदि नामोंसे विद्वद्गण आपका गान करते हैं ।। १७-२१ ।।

> तालुस्था त्वं सदाधारा बिन्दुस्था बिन्दुमालिनी । मूले तु कुण्डली शक्ति व्यौपिनी केशमूलगा॥ २२॥

तालुमें () स्थित सबकी आधार स्वरूपा, विन्दुमें () स्थित बिन्दु-मालिनी मूल में कुण्डलिनी शक्ति और केशमूल गामिनी व्यापिनी शक्ति आप ही हैं: । २२ ।।

> शिखामध्यासना त्वं हि शिखाग्रे तु मनोन्मनी। किमन्यद् बहुनोक्तेन यत्किञ्चिज्जगतीत्रये॥ २३॥

शिखाके मध्यमें आपका आसन है, आप शिखाके अग्रभागमें सनोन्मनी रुपा हैं। अधिक कहनेसे क्या प्रयोजन ? समस्त त्रिलोक में जो कुछ है वह सब आग्र हो हैं।। २३।।

तत्सर्वं त्वं महादेवि ! प्रिये ! सन्ध्ये ! नमोऽस्तु ते । इतीदं कीर्तिदं स्तोत्रं सन्ध्यायां बहुपुण्यद्म् ॥ २४ ॥ महापापप्रशमनं महासिद्धि विधायकम् । य इदं कीर्तयेत् स्तोत्रं सन्ध्याकाले समाहितः ॥ २५ ॥ अपुत्रः प्राप्तुयात् पुत्रं धनार्था धनमाप्तुयात् । सर्वतीर्थं - तपो - दान - यक्ष - योगफलं लभेत् ॥ २६ ॥

संसारमें जो कुछ भी है वह आप ही हैं, हे महादेवी ! हे श्रिये ! हे सन्ध्ये आपको नमस्कार है। यह स्तोत्र सन्ध्यामें बहुपुण्यप्रद तथा कीर्तिदायक है, समस्त पापोंको शमन करनेवाला महासिद्धियोंका दाता हैं सन्ध्याके समय सावधान होकर जो इस स्तोत्रका गान करता है तो गायक यदि निःसन्तान हो तो सन्तानवान्-धनार्थी धनी हो जाता है और साथ ही समस्त तीर्थ-समस्ततप-समस्तदान-समस्त यज्ञ एवं समस्त यज्ञोंके फलको प्राप्त करता है। २४-२६।।

भोगान् भुक्तवा चिरं कालमन्ते मोक्षमवाष्तुयात्। तपस्विभः कृतं स्तोत्रं स्नानकाले तु यः पठेत्॥ २७॥

तपस्वियों के द्वारा गान किये हुए इस स्तोत्रको स्नानके समय जो पढ़ता है वह चिरकाल तक भोगोंको भोगकर अन्त्में मोक्षको प्राप्त करता है। २७॥ यत्र कुत्र जले मग्नः सन्ध्यामन्जनजं फलम् । लभते नाऽत्र सन्देहः सत्यं सत्यं तु नारद्॥ २८॥

हे नारद ! इस स्तोत्रके पाठसे समस्त तीर्थोंके जलमें स्नान और सन्ध्याका फल प्राप्त होता है यह बात में सत्य कह रहा हूँ इसमें कोई सन्देह नहीं है ॥ २८॥

> श्रुणयाद्योऽपि तद्भवत्या सा तु पापात् प्रमुच्यते । पीयूषं सदृशं वाक्यं सन्ध्योक्तं नारदेरितम्॥ २९॥

गायत्रीकी भक्तिसे सम्पन्न होकर जो इस स्तोत्रको सुनता है तो सुननेवालेकी वाणी सुघातुल्य मधुर हो जाती है, हे नारद ! इस स्तोत्र को सन्ध्याकालमें पढ़ा जाय तो उपर्युक्त सभी गुण इसमें विद्यमान रहते हैं जिसका कथन मैंने तुमसे किया ॥ २६ ॥

इति गायत्री-स्तोत्रम्।

## अथ गायत्री-कवचम्

विनियोगः—ॐ अस्य श्रीगायत्रीकवचस्य ब्रह्माऋषगीयत्रीछन्दो गायत्रीदेवता ॐ भूः बीजम् , भुवः शक्तिः, स्वः कीलकम् , गायत्री-प्रीत्यर्थं पाठे विनियोगः।

हाथमें जल लेकर ऊपर लिखे विनियोगको पढ़कर जल नीचे गिरा देना चाहिये।

गायत्रीका घ्यान-

पञ्चवक्त्रां दशभुजां सूर्यकोटि समप्रभाम् । सावित्रीं ब्रह्मवरदां चन्द्रकोटि-सुशीतलाम् ॥ १ ॥

गायत्री देवीके पाँच मुख तथा दश भुजाएँ हैं, उनकी कान्ति कोटि सूर्योंके समान है। वह सावित्री देवी ब्रह्मादि देवताओं को वर देनेवाली तथा करोड़ों चन्द्रमाओं के समान शीतल हैं।। १।।

> त्रिनेत्रां सितवक्त्रां च मुक्ताहार विराजिताम्। वराऽभयाङ्करा-करा। हेमपात्राक्षमालिका ॥२॥

गायत्री देवीके तीन नेत्र हैं, उनका मुखमुण्डल प्रसन्न (स्वच्छ) है, वो मुक्ताहार घारण किये हुए हैं, उनके दोनों हाथोंमें वर, अभय, अंकुश, कशा, स्वर्णपत्र एवं अक्षमाला है।। २।।

शङ्ख-चका-ऽब्ज-युगलं कराभ्यां दधतीं पराम्। सित-पङ्कज-संस्थां च हंसाकढां सुखस्मिताम्॥ ध्यात्वैवं मनसाम्भोजे गायत्री-कवचं जपेत्॥३॥

गायत्री देवी शंख-चक्र और घ्वजको भी हार्थोमें घारण किये हुए हुँ। वे सफेद कमलके आसनपर विराजमान हैं, शुभ्र हंस उनका वाहन हैं, ऐसी प्रसन्नवदन परब्रह्मस्वरूपिणी गायत्री देवीका साधक हृदयकमलमें घ्यान करके गायत्रीकवचका पाठ करे।। ३।।

ब्रह्मोवाच कवचम्-

वश्वामित्र ! महाप्राज्ञ ! गायत्रीकवचं श्रणु । यस्यविज्ञानमात्रेण त्रैलोक्यं वशयेत् क्षणात् ॥ १ ॥

ब्रह्माजीने विश्वामित्रजीसे कहा—हे मुने ! मैं आपको गायत्री माताके उस गायत्री-कवचको सुनाता हूँ जिसके श्रवण तथा पाठ करने मात्रसे ही साघक त्रैलोक्यको अपने वशमें कर लेता है।। १।। सावित्री मे शिरः पातु शिषायाममृतेश्वरी । ललाटं ब्रह्मदैवत्या अवौ मे पातु वैष्णवी ॥ २॥

सावित्री मेरे शिर की, अमृतेश्वरी मेरी शिखा की, ब्रह्मदैवत्या मेरे ललाट की तथा वैष्णवी मेरे दोनों भौहों की रक्षा करें ॥ २॥

कर्णों मे पातु इन्द्राणी सूर्यासावित्रिकाऽम्बिके । गायत्रीवदनं पातु शारदा दशनच्छदौ ॥३॥ रुद्राणी मेरे दोनों कान की, सूर्यमें रहकर सभी प्राणियोंका सृजन करनेवाली भगवती गायत्री मेरे दोनों नेत्रों की, गायत्री मुख की तथा शारदा महुड़ों की रक्षा करें॥३॥

द्विजान् यज्ञिया पातु रसनायां सरस्वती। सांख्यायनी नासिका मे कपोल्ली चन्द्रद्वासिनी॥ ४॥ यज्ञित्रया दाँतों की, सरस्वती जिल्लाकी, सांख्यायनी नासिका की, तथा चन्द्रहासिनी दोनों कपोलों की रक्षा करें॥ ४॥

चितुकं वेदगर्भा च कण्डं पात्वधनाशिनी।
स्तनौ मे पातु इन्द्राणी हृद्यं ब्रह्मवादिनी॥ ५॥
वेदगर्भा चिबुक (ठोड़ी) की, अघ (पाप) नाशिनी कण्ड की,
स्तनों की इन्द्राणी तथा हृदय की ब्रह्मवादिनी रक्षा करें॥ ५॥

उदरं विश्वभोक्त्री च नाभौ पातु सुरिप्रया।
ज्ञायनं नारिसंही च पृष्टं ब्रह्माण्डधारिणी ॥ ६॥
उदर की विश्वभोक्त्री, नाभि की सुरिप्रया, जंघा की नारिसंही
तथा पीठ की ब्रह्माण्डधारिणी रक्षा करें॥ ६॥

पार्थ्वों मे पातुपद्माक्षी गुद्धं गोगोष्त्रिकाऽवतु ।

ऊर्ध्वोरोङ्कारकपा च जान्वोः सन्ध्यात्मिकाऽवतु ॥ ७ ॥

पद्माक्षी दोनों पार्श्वों की, गोष्त्रिका गुष्तस्थान की, ॐकाररूपा

ऊरुओं की, तथा दोनों घुटनों की सन्ध्यात्मिका रक्षा करें ॥ ७ ॥

जङ्घयोः पातु अक्षोभ्या गुल्फयोर्ब्रह्मशीर्षका ।
सूर्या पद्द्वयं पातु चन्द्रा पादाङ्गिलिषु च ॥ ८ ॥
दोनो जाँघों की अक्षोभ्या, गुल्फों की ब्रह्मशीर्षका, दोनों पैरों की
सूर्या तथा चन्द्रा दोनों पैरोंके अँगुलियों की रक्षा करें ॥ ८ ॥

सर्वाङ्गं वेदजननी पातु मे सर्वदाऽनद्या। इत्येतत् कवचं ब्रह्मन् ! गायत्र्याः सर्वपावनम् ॥ ९ ॥ वेदजननी गाचत्री सर्वदा हमारे सम्पूर्ण अंगों की रक्षा करें। ब्रह्माजीने कहा—हे विश्वामित्र ! इस प्रकार यह गायत्री-कवच सर्वदा साधकको पवित्र करता है।। ६।।

> पुण्यं पवित्रं पापद्मं सर्वरोग निवारणम् । त्रिसन्ध्यं यः पठेद् विद्वान् सर्वीन् कामानवाष्नुयात् ॥ १०॥

यह गायत्री-कवच पापोंका नाश करनेवाला तथा पुण्य और पित्र है, जो भी गायत्रीकवचका त्रिकाल पाठ करेगा उसके सभी मनोरथ पूर्ण होंगे।। १०।।

सर्दशास्त्रार्थतत्त्वज्ञः स भवेद् वेद वित्तमः। सर्वयज्ञफलं प्राप्य ब्रह्मान्ते समवाप्तुयात्॥ ११॥

इस गायत्री-कवचका पाठ करनेवाला सभी शास्त्रोंके तत्त्वका ज्ञाता एवं वेदज्ञ हो जाता है। और वह सम्पूर्ण यज्ञोंके फलको भी प्राप्त कर लेता है।। ११।।

प्राप्नोति जपमात्रेण पुरुषार्थाश्चतुर्विधान् ॥ १२ ॥ अनन्तर वह चारों पुरुषार्थीको भी अनायास ही प्राप्त कर लेता है ॥ १२ ॥

। इति गायत्रीकवचम् ।

